
        
            
                
            
        

    





1 

Niệm Phật Cảnh 

(Sa môn Đạo Cảnh và Thiện Đạo cùng biên tập) 

THÍCH MINH THÀNH dịch 



MỤC LỤC 

Lời ngỏ 

Đại sư Thiện Đạo 

Lời tựa 

1. Môn khuyến tấn niệm Phật 

2. Môn tự lực, tha lực 

3. Môn niệm Phật được lợi ích 

4. Môn đã được vãng sinh 

5. Môn so sánh công đức 

6. Môn so sánh phước trì trai 

7. Môn nghi ngờ, phỉ báng mắc tội 

8. Môn thệ nguyện chứng giáo 

9. Môn thâu nhiếp mọi giáo pháp 

10. Môn phá trừ nghi hoặc 

11. Môn niệm Phật ra khỏi ba cõi 

Lâm chung chánh niệm vãng sinh 

12 giờ tu Tây Phương 

12 lời tu Tây Phương 

Lời Bạt 

Mấy lời tâm huyết  



Lời ngỏ 

Thuốc không luận quý hiếm hay thông thường, chữa lành bệnh là thuốc hay, pháp chẳng luận cạn 

sâu, hóa giải được phiền não là diệu pháp. Do chúng sinh có nhiều bệnh nên đức Phật mới lập ra 

nhiều pháp môn, nhưng tất cả giáo lý đều lấy giác ngộ làm đích đến. 

Một  câu  A-Di-Đà  thật  thật  rất  giản  đơn,  dễ  thực  hành  mà  hiệu  quả  lại  vô  cùng  nhanh  chóng, 

nghĩa lý sâu rộng vô biên. 

Nói  về  chiều  sâu,  hàng  thượng  căn  nương  nơi  đây  thâm  nhập  Tự  tánh  Di  Đà,  tỏ  ngộ  Duy  tâm 

Tịnh độ. Nói về chiều rộng, hàng trung, hạ chỉ cần Tín, Nguyện, thực hành thì hiện tại phiền não 

tiêu mòn, thân tâm an lạc, lâm chung lại đuợc chánh niệm vãng sinh. Như thế chẳng phải rất là 

sâu xa rộng lớn hay sao? 

“ Pháp môn Tịnh độ lợi khắp ba căn, thâu nhiếp cả Thánh lẫn phàm”. Từng chữ, từng lời, từng 

câu nói của người xưa đều là chân thật, phát xuất từ tấm lòng đại bi vô hạn. 


2 

Quyển Niệm Phật Cảnh do Đại sư Đạo Cảnh và Thiện Đạo cùng biên tập, phát huy rõ ràng giá trị 

chân thật của pháp  môn niệm  Phật,  dẹp trừ  nghi ngờ, giúp cho hành giả Tịnh nghiệp tin tưởng 

sâu chắc nơi pháp tu đã chọn. Vì lợi ích đó, nên chúng tôi phiên dịch sách này ra Việt văn. 

Chúng  tôi  thành  kính  tri  ân:  Hòa  thượng  Trí  hạ  Tịnh  (Viện  chủ  chùa  Vạn  Đức),  Thượng  tọa 

Thích Thiện Bình (Trụ trì chùa Bửu Liên), Đại đức Thích Chân Tính (Trụ trì chùa Hoằng Pháp), 

Đại  đức  Thích  Thiện  An  (Trụ  trì  chùa  Thiên  Hưng)  cùng  chư  pháp  hữu  ĐĐ.  Pháp  Đăng,  ĐĐ. 

Tâm Huệ, Phật tử Diệu Thiện, Tâm Hoa … đã tận tâm giúp đỡ, nên việc phiên dịch được hoàn 

thành. 

Chúng tôi chỉ mong pháp môn Tịnh độ được phổ biến rộng rãi, những người có nhân duyên với 

pháp tu này đều được lợi ích trong hiện tại, vị lai hoa nở thấy Phật, đồng chứng Vô sinh nơi miền 

Cực Lạc. 

Thiết  nghĩ  với  sự  hiểu  biết  còn  nông  cạn  sẽ  không  sao  tránh  khỏi  những  điều  sai  lầm  sơ  thất. 

Kính mong các bậc Tôn đức và đạo hữu khắp mười phương niệm tình chỉ giáo. Chúng tôi thành 

kính tri ân vô lượng! 

 Mùa an cư kiết hạ PL. 2547 

 Chùa Bửu Liên 15/07/2003 

 Thích Minh Thành kính ghi 



ĐẠI SƯ THIỆN ĐẠO 

Tổ thứ hai của Liên Tông (613-681) 

 Đại  sư  Thiện  Đạo,  Tăng  đời  Đường,  người  ở  Lâm  Truy,  Sơn  Đông.  Họ  Chu,  hiệu  là  Đại  sư 

Chung Nam. Ngài là tổ thứ hai của Liên Tông, cũng là người tập hợp và đúc kết được những điều 

hay trong giáo nghĩa Tịnh độ của phái Đàm Loan, Đạo Xước. 

Thưở bé, lễ Pháp sư Minh Thắng ở Mật Châu xuất gia, đọc các kinh Pháp Hoa, Duy  Ma…Về 

sau, Sư xem kinh Quán Vô Lượng Thọ, vui buồn lẫn lộn, bèn tu tập mười sáu phép quán. 

Năm thứ 15 niên hiệu Trinh Quán (641) đời Đường Thái Tông, Sư đến chùa Huyền Trung ở Tây 

hà yết kiến Thiền sư Đạo Xước, tu học Phương Đẳng Sám Pháp, lại nghe giảng kinh Vô Lượng 

Thọ. Sau đó chuyên tâm niệm Phật, dốc sức chuyên cần bèn được Niệm Phật tam-muội, ở trong 

định tận mắt thấy cảnh trang nghiệm của Tịnh độ. 

Về sau, Sư vào chùa Quang Minh ở Trường An hoằng truyền pháp môn Tịnh độ. Sư hành trì tinh 

nghiêm, thường ngày ngồi chắp tay nhất niệm Phật đến kiệt sức mới thôi. 

Hơn  ba  mươi  năm  không  dời  đổi  nơi  ngủ  nghỉ,  chẳng  ngước  mắt  nhìn  người  nữ,  cũng  không 

nhận Sa-di lễ bái, tránh xa danh lợi, chẳng nhận cúng dường. Y phục tốt, thức ăn ngon, Sư đều 

đưa cho nhà trù để cúng duờng đại chúng, tự mình chỉ dùng thức ăn đạm bạc. 

Sư đem những tịnh tài được dâng tặng: 

v   Viết mười vạn quyển kinh A-di-đà, vẽ ba trăm bức Tịnh độ biến tướng. 

v   Thấy tháp miếu già lam hư hoại đều tu sửa lại. 

v   Sư giáo hóa các châu Kinh Hoa, mọi người đều ngưỡngmộ đức hạnh. 

v   Có người tụng kinh A-di-đà mười vạn lần cho đến ba mươi vạn lần. 

v   Hoặc có người định thời khóa mỗi ngày xưng danh hiệu Phật một muôn cho đến mười muôn. 

v   Hoặc có người được Niệm Phật tam muội vãng sinh Tịnh độ. 

v   Hoặc có người gieo thân từ đỉnh núi, sinh mạng ký thác nơi suối sâu, xả mệnh đốt thân. 

Do đó, Sư được mọi người gọi là “Di Đà hóa thân”. Ngoài ra, Sư đã cùng với Pháp sư Kim Cang 

luận thuyết về sự hơn kém của Pháp môn Niệm Phật. 

Thời Cao Tông, ở Long Môn tại Lạc Dương đúc tượng Phật Đại Tỳ Lô Giá Na, Sư đảm nhận 

chức trách trông coi công việc. 


3 

Ngày 14 tháng 3 năm thứ hai niên hiệu Vĩnh Long (681), Sư thị tịch, thọ 69 tuổi, an táng ở Thần 

Hòa  Nguyên  phía  Nam  thành  Trường  An.  Đệ  tử  gồm  các  vị:  Hoài  Cảm,  Hoài  Uẩn,  Tịnh 

Nghiệp… 

Đại sư có trước tác Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ 4 quyển, Tịnh Độ Pháp Sự Tán 2 quyển 

Và  Quán  Niệm  Pháp  Môn,  Vãng  Sinh  Lễ  Tán  Kệ,  Ban  Chu  Tán,  Ngũ  Chúng  Tăng  Thượng 

Duyên Nghĩa … mỗi loại một quyển. 

Sư rất được tông Tịnh độ tôn kính, nhờ sự xiển dương của Sư mà Tông này được xác lập, đặc 

biệt được gọi là dòng Thiện Đạo. Đây là một trong những đặc sắc của Phật giáo đời Đường, ảnh 

hưởng rất lớn đối với tông Tịnh độ. 

Công nguyên 1909, học gỉa Nhật bản là Quất Thuỵ Siêu … ở vùng phụ cận Toyuk ( là nền cũ của 

 Cao Xương) phát hiện quyển Vãng Sinh Lễ Tán Kệ và những mãnh đứt đoạn của kinh A-Di-Đà, 

phần sau có phụ lục văn phát nguyện của Sư. Đây có lẽ là một trong mười vạn quyển kinh A-Di-

Đà do Sư viết. 

Hơn nữa, Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ cũng gọi là Quán Kinh Tứ Thiếp Sớ, vào thế kỷ thứ 

VIII đã được truyền sang Nhật Bản và lưu truyền rất rộng, Ngài Pháp Nhiên y cứ vào sách này 

sáng lập tông Tịnh độ của Nhật Bản, đồng thời tôn Đại sư Thiện Đạo làm cao Tổ. 

 (Theo Phật Quang Đại Từ Điển 

  



LỜI TỰA 



 “Ái không nặng,  

 Không sinh ở Ta-bà.  

 Niệm Phật chẳng chuyên nhất,  

 Không sinh về Tịnh độ”.  

Ta-bà là Uế độ, Cực Lạc là Tịnh độ. Tuổi thọ ở Ta-bà có hạn, còn tuổi thọ ở  Cực Lạc khôn cùng. 

Ta-bà đủ mọi đau khổ, còn cỏi kia an dưỡng không khổ đau. Ta-bà tùy theo nghiệp chuyển sinh 

tử luân hồi ; cõi kia vừa được qua thì chứng đắc lý không sinh diệt, nếu nguyện độ sinh tùy ý tự 

tại, chẳng bị nghiệp chuyển. 

Sự tịnh uế, thọ lượng, khổ vui, sinh tử khác nhau như thế mà chúng sinh mờ mịt chẳng hay chẳng 

biết. Thật đáng thương xót! 

Phật A-di-đà là chủ nhiếp thọ của cõi Tịnh độ, Như Lai Thích-ca là thầy chỉ dẫn Tịnh độ, Quán 

Âm  Thế  Chí  là  bậc  hỗ  trợ  Phật  giáo  hóa.  Thế  nên,  giáo  pháp  cả  đời  của  Như  lai  chỗ  nào cũng 

đinh ninh khuyên vãng sinh. 

Phật A-di-đà và Quán Âm Thế Chí ngồi thuyền đại nguyện vào biển sinh tử, không vướng ở bờ 

bên  này,  chẳng  lưu  lại  ở  bờ  bên  kia,  không  dừng  ở  giũa  dòng,  chỉ  lấy  việc  tế  độ  làm  Phật  sự. 

Kinh A-Di-Đà nói : « Nếu có thiện nam tử, thiện nữ nhân, nghe nói đến Phật A-Di-Đà rồi chấp 

trì  danh  hiệu,  hoặc  một  ngày  cho  đến  bảy  ngày  nhất  tâm  không  loạn.  Người  đó  đến  lúc  lâm 

chung,  đức  Phật  A-Di-Đà  cùng  hàng  Thánh  chúng  hiện  ở  trước  mặt.  Người  ấy  lâm  chung  tâm 

không điên đảo, liền được vãng sinh về cõi nước Cực Lạc ». 

Kinh  còn  nói :  « Chúng  sinh  trong  mười  phương  nghe  danh  hiệu  tôi,  nghĩ  nhớ  về  cõi  nước  tôi, 

trồng các cội công đức, chí tâm hồi hướng muốn sinh về cõi nước của tôi, nếu chẳng được toại 

nguyện thì tôi không thành Chánh Giác ». 

Vì  thế,  nơi  viện  Vô  Thường  trong  Tinh  xá  Kỳ  Hoàn,  đức  Phật  bảo  người  bệnh  hướng  mặt  về 

phương Tây, ý tưởng vãng sinh Tịnh độ. 


4 

Bởi lẽ, ánh sáng của Phật A-di-đà chiếu khắp pháp giới, thâu nhận tất cả chúng sinh niệm Phật. 

Thánh phàm một thể, cơ cảm tương ứng. Chúng sinh trong tâm chư Phật, mọi cảnh đều là Cực 

Lạc; Tịnh độ trong tâm chúng sinh, mỗi niệm đều là Phật A-Di-Đà. Tôi lấy đó mà xét : 

v   Người có trí tuệ dễ vãng sinh, vì có thể đoạn dứt nghi ngờ. 

v   Người thiền định dễ vãng sinh, vì không tán loạn. 

v   Người trì giới dễ vãng sinh, vì rời xa các điều ô nhiễm. 

v   Người bố thí dễ vãng sinh, vì chẳng có cái của ta. 

v   Người nhẫn nhục dễ vãng sinh, vì không sân hận. 

v   Người tinh tấn dễ vãng sinh, vì không thối chuyển. 

v   Người làm thiện chẳng làm việc ác cũng dễ vãng sinh, vì thật sự biết hỗ thẹn sợ hãi. 

Tuy có người làm những điều lành nhưng không có tâm thành tín, không có tâm sâu xa, không có 

tâm phát nguyện hồi hướng thì chẳng được Thượng phẩm Thượng sinh. 

Ôi ! Niệm Phật rất dễ thực hành, Tịnh độ rất dễ vãng sinh mà chúng sinh không thể thực hành, 

không thể vãng sinh, Phật cũng chẳng biết làm thế nào! 

Phàm tạo nghiệp ác đi vào con đường đau khổ, niệm A-Di-Đà vãng sinh miền Cực Lạc. Hai câu 

nói ấy đều là lời Phật. Thế mà người đời sợ đọa địa ngục lại nghi việc vãng sinh. Như vậy không 

phải là mê lầm lắm sao ? 

Pháp  sư  Huệ  Viễn  đời  Đông  Tấn   cùng  với  các  bậc  cao  sĩ  đương  thời  như  Lưu  Di  Dân  …kết 

Bạch Liên Xã ở Lô Sơn bởi vì rất mực thành tín đối với pháp này. Bảy trăm năm sau, kẻ Tăng 

người tục tu trì được cảm ứng không phải ít, đều thấy rõ trong truyện ký lẽ nào là điều lừa dối ? 

Các  bậc  tán  dương  phụ  trợ  giáo  lý  của  Phật  Di  Đà  sách  vở  chất  cao  như  núi,  song  chỉ  có  một 

quyển  Niệm  Phật  Cảnh  của  Đại  sư  Thiện  Đạo  là  bậc  nhất.  Đại  sư  dẫn  chứng  lời  nói  của  bậc 

Thánh để giải quyết nghi hoặc. Nhà tối ngàn năm, mặt trời chợt hiện ánh sáng có thừa ; đường 

biển ngàn dặm, thuyền tốt chẳng nhọc nhằn  tự lực. Nếu chẳng phải là hậu thân của ngài  Pháp 

Tạng thì Sư chẳng được như thế ! 

Dương Kiệt ở thành đô đã từng được quyển sách này, đọc những lời dạy trong đây thảy đều tín 

phục. Từ khi bị xử phạt khắc nghiệt, cảm ngộ càng sâu, nay đem văn này lưu truyền rộng rãi, do 

đó ghi lời tựa. 

Trung thu Bính Thìn 

năm thứ chín Hy Ninh (1706) 

 Dương Kiệt kính ghi 

 

 

Niệm Phật cảnh (Sa môn đạo cảnh và 

thiên đạo cùng biên tập) 

Rõ là, thành tựu viên mãn đạo giác ngộ cứu cánh, cùng tận biển cả trí tuệ mà không có phương 

pháp nhất định. Thích ứng mọi căn cơ, phá vỡ ngọn núi mê lầm lại có đường lối. Âm thanh từ bi 

diễn thuyết khắp nơi: 

v    Người tự thân được nghe, chứng ngộ Tam không [2] ,  nghĩa lý vi diệu phân chia. 

v     Người bước vào Tín vị, tâm thấu suốt Bát Đế [3] ,  thiết lập Ngũ thừa Đốn Tiệm, tiếp dẫn cả 

Thánh lẫn phàm. 


5 

v     Người nhận biết được đạo, liền lên thế giới thường lạc; kẻ không rõ Tông chỉ, mãi chìm đắm 

trong biển khổ luân hồi. 

Thế nên, Như Lai tuỳ theo căn cơ hướng dẫn, chỉ thẳng Tây Phương, mở ra pháp môn Cực Lạc, 

hiển bàt danh hiệu đức Từ Tôn. Do đó, người trời cùng nhau quy ngưỡng, phàm Thánh đồng thời 

về nương. 

Pháp này thật là chỗ trọng yếu để bước vào thế giới Hoa Tạng, là lối thẳng tắt tiến đến Niết Bàn, 

sự thực hành tuy đơn giản, công đức thậm thâm. 

Từ xưa các bậc Hiền vang danh đều y theo môn niệm Phật để tu hành. 

v    Ngài Huệ Trì, Huệ Viễn lúc lâm chung lọng báu đón rước. 

v    Ngài Đạo Xước, Đạo Trân khi nhắm mắt mây tiên dẫn lối. 

v    Hoặc nam hoặc nữ, hiện điềm lành khó trình bày chi tiết. 

v    Hoặc Tăng hoặc Ni cảm ứng từ quang, trùng trùng vô tận. 

Trong truyện ký ghi rõ ràng, không cần phải nói nhiều. 

Nay  tôi  biên  tập:  “Niệm  Phật  Cảnh”  này  để  soi  sáng  cho  người  niệm  Phật,  vĩnh  viễn  đoạn  trừ 

nghi hoặc. Nương theo đây thực hành tất sẽ thoát khỏi vòng luân hồi đau khổ. 

Nghĩa lý so sánh, giải nghi được trình bày dưới đây gồm có mười một môn : 

1.     Môn khuyến tấn niệm Phật. 

2.     Môn tự lực tha lực. 

3.     Môn niệm Phật được lợi ích. 

4.     Môn đã được vãng sinh. 

5.     Môn so sánh công đức. 

6.     Môn so sánh phước trì trai. 

7.     Môn nghi ngờ phỉ báng mắc tội. 

8.      Môn thệ nguyện chứng giáo. 

9.     Môn thau nhiếp mọi giáo pháp. 

10.  Môn phá trừ nghi hoặc 

11.  Môn niệm Phật ra khỏi ba cõi. 



1. MÔN KHUYẾN TẤT NIỆM PHẬT 

Đức Phật là bậc Đạo sư của ba cõi, là cha lành trong bốn loài. Người trở về tin tưởng nơi Ngài, 

tiêu diệt tội lỗi nhiều như số cát sông Hằng; người xưng niệm được phước vô lượng. 

Phàm  muốn  niệm  Phật  phải  khởi  lòng  tin,  nếu  như  không  tin  tất  chẳng  được  gì.  Thế  nên,  văn 

kinh nói “như vầy” là để thành tựu niềm tin. Tin là bước quan trọng ban đầu để vào đạo. Trí là 

chỗ huyền diệu sau cùng. Nói “vâng làm” là trí. Do đó, kinh A Di Đà nói: Nếu có ngưới tin nên 

phát nguyện sinh về cõi Cực Lạc”. Đây là chỗ khuyến phát lòng tin của Phật Thích Ca Mâu Ni. 

Kinh  này  còn  nói:  “Các  ông  nên  tin  kinh  Xưng  Bất  Khả  Tư  Nghì  Công  Đức  này”.  Đây  là  chỗ 

khuyến phát lòng tin của chư Phật khắp sáu phương. 

Kinh còn nói: “Thuận theo kinh này, do lòng tin mà được vào” Đây là chỗ khuyến phát lòng tin 

của kinh Pháp Hoa. 

Luận nói rằng: “Nếu người trồng căn lành, nghi thì hoa không nở. Người lòng tin thành tịnh, hoa 

nở liền thấy Phật”. Đây là chỗ khuyến phát lòng tin trong Luận Vãng Sinh. 

Vả lại, người không có lòng tin  tất chẳng thành lập, ví như xe chẳng có trục ắt không thể đi. Đây 

là chỗ khuyến phát lòng tin của sách vở bên ngoài. 

Hơn nữa, tin thì lời nói thuận lý, thuận thì thành tựu đạo thầy trò. Kinh, không luận là nghĩa lý 

phong phú hay ước lược, nếu chẳng có Tín không thể lưu truyền. Đó là chỗ khuyến phát lòng tin 

của Ngài Tăng Triệu. 


6 

Hoà thượng Đại Hạnh nói: “Pháp môn niệm Phật này, chẳng luận là Tăng tục, nam nữ, sang hèn, 

giàu nghèo, chỉ cần có đủ niềm tin”. Đây là chỗ khuyến phát lòng tin của Hoà thượng Đại Hạnh. 

* 

Hỏi:  Đã nói rằng tin, vậy chưa biết tin  những pháp gì?  

Đáp: Tín nghĩa là theo trong kinh nói: 

v    Tín niệm Phật nhất định vãng sinh Tịnh độ. 

v    Tín niệm Phật nhất định diệt trừ mọi tội lỗi. 

v    Tín niệm Phật nhất định được Phật chứng minh. 

v    Tín niệm Phật nhất định được Phật hộ trì. 

v    Tín niệm Phật đến lúc mạng chung Phật sẽ tiếp dẫn. 

v    Tín niệm Phật, bất luận là chúng sinh nào hễ có lòng tin đều được vãng sinh. 

v    Tín niệm Phật vãng sinh Tịnh độ được ba mươi hai tướng hảo. 

v    Tín niệm Phật vãng sinh Tịnh độ được vào Bất thối. 

v    Tín niệm Phật vãng sinh Tịnh độ nhất định được tự tại, an lạc, trang nghiêm. 

v    Tín niệm Phật vãng sinh Tịnh độ được vào nơi bất tử. 

v    Tín niệm Phật vãng sinh Tịnh độ mãi được làm bạn với chư Bồ tát. 

v    Tín vãng sinh Tịnh độ không còn rời Phật. 

v    Tín vãng sinh Tịnh độ, hoa sen hoá sinh. 

v    Tín Phật A Di Đà hiện đang thuyết pháp. 

v    Tín vãng sinh Tịnh độ không còn rơi vào ba đường địa ngục, ngạ quỷ, súc sinh. 

Vì thế nên phải niệm Phật. Theo kinh Quán Vô Lượng Thọ nói: “Niệm Phật một tiếng tiêu diệt 

tội nặng của sự sinh tử trong trong tám mươi ức kiếp, lại được công đức vi diệu trong tám mươi 

ức kiếp”. 

Do đó, nên khuyên phát lòng tin. 

Hòa thượng Đại Hạnh bảo người niệm phật: “Tâm chỉ tin Phật, Phật liền biết, vì Phật được Tha 

tâm  thông.  Miệng  chỉ  niệm  Phật,  Phật  liền  nghe,  vì  Phật  được  thiên  nhĩ  thông.  Thân  chỉ  kính 

Phật, Phật liền thấy, vì Phật được Thiên nhãn thông”./ Đây là chỗ khuyến phát lòng tin niệm Phật 

của Hòa thượng Đại Hạnh. 

Lòng tin cũng như việc trồng cây trái, rễ sâu nên gió thổi không lay  động. Về sau, cây  sẽ đơm 

bông kết trái, giúp người qua cơn đói khát. Người niệm Phật cũng như thế, do tin sâu mà được 

đến  Tây  Phương  thành  tựu  đạo  Giác  ngộ  chân  chánh,  cứu  giúp  mọi  điều  nguy  nan  cho  tất  cả 

chúng sinh. Vì thế nếu không có lòng tin thì chẳng được gì. 

Trong kinh nói: “Bồ-tát Thập Trụ vừa khởi lòng tin niệm Phật, về sau dù gặp ác duyên mất thân 

mạng, thà chết chớ không thối thất niềm tin”. 

Kinh  Duy  Ma  nói:  “Tin  sâu  vững  chắc  giống  như  kim  cương,  pháp  bảo  soi  khắp  cả  giống  như 

mưa cam lồ”. 

Thế nên, người niệm Phật cần phải tin sâu. 

Luận Vãng Sinh còn nói, niệm Phật có năm môn. Năm môn ấy là: 

1. Môn Lễ bái: Thân nghiệp chuyên lễ Phật A Di Đà. 

2. Môn Tán thán: Khẩu nghiệp chuyên xưng danh Phật A Di Đà. 

3. Môn Phát nguyện: Mọi công đức của việc lễ niệm chỉ nguyện vãng sinh thế giới Cực lạc. 

4. Môn Quán tưởng:  Đi, đứng, nằm, ngồi, chỉ quán tưởng Phật A Di Đà để mau chóng sinh về 

Tịnh độ. 

5. Môn Hồi hướng: Mọi công đức niệm Phật, lễ Phật đều chỉ nguyện vãng sinh Tịnh độ, mong 

chóng thành tựu đạo Giác ngộ Vô thượng. 

Đó là pháp môn niệm Phật trong Luận Vãng Sinh. 

Trong kinh còn nói có bốn cách tu hành. Bốn cách ấy đó là: 


7 

1. Tu lâu dài: Nghĩa là từ khi  mới phát tâm niệm Phật, cho đến lúc  được vãng  sinh  thành  Phật 

hoàn toàn không thối chuyển. 

2. Tu thành kính: Nghĩa là thường hướng về phương Tây, chuyên quán tưởng không dời đổi. 

3. Tu không gián đoạn: Nghĩa là chỉ chuyên niệm Phật, không xen lẫn những việc lành khác làm 

gián đoạn, cũng không bị gián đoạn bởi các phiền não tham sân và các việc ác xen lẫn. 

4.  Tu  chuyên  nhất:  Nghĩa  là  không  đem  những  điều  lành  khác  xen  lẫn  làm  cho  gián  đoạn.  Tại 

sao? Vì tu tập những điều lành xen lẫn nhiều kiếp mới thành tựu, bởi do tự lực. Chỉ chuyên niệm 

Phật  từ  một  ngày  cho  đến  bảy  ngày  liền  vãng  sinh  Tịnh  độ,  ở  vào  bậc  Bất  thối  chuyển,  mau 

chóng  thành  tựu  đạo  Giác  ngộ  Vô  thượng.  Do  nương  sức  bản  nguyện  của  Phật  A  Di  Đà  được 

nhanh chóng thành tựu, nên gọi là tu chuyên nhất. 

Vả  lại  theo  kinh  Quán  Vô  Lượng  Thọ,  người  siêng  năng  niệm  Phật  sẽ  được  Thượng  phẩm 

Thượng sinh. Kinh nói: Nếu có chúng sinh nguyện sinh về cõi nước kia, phát ba thứ tâm thì được 

vãng sinh”. 

Ba thứ tâm ấy là: 

1. Tâm chí thành. 

2. Tâm sâu xa. 

3. Tâm phát nguyện hồi hướng. 

Người đủ ba thứ tâm này tất được vãng sinh Tịnh độ. 

–  Sao gọi là tâm chí thành?  Thân nghiệp chuyên lễ Phật A Di Đà, khẩu nghiệp chuyên lễ Phật A 

Di Đà, ý nghiệp chuyên tin Phật A Di Đà, cho đến lúc vãng sinh Tịnh độ, mãi đến khi được thành 

Phật không sinh tâm thối chuyển, nên gọi là tâm chí thành. 

–  Tâm sâu xa: Tức là phát khởi lòng tin chân thật, chuyên niệm danh hiệu Phật, thệ nguyện vãng 

sinh Tịnh độ, lấy việc thành Phật làm kỳ hạn, hoàn toàn không nghi ngờ, nên gọi là tâm sâu xa. 

–  Tâm phát nguyện hồi hướng: Mọi công đức lễ Phật, niệm Phật chỉ nguyện vãng sinh Tịnh độ 

mau chóng thành tựu đạo Giác ngộ Vô thượng, nên gọi là tâm phát nguyện hồi hướng. 

Đây là pháp Thượng phẩm Thượng sinh trong kinh Quán Vô Lượng Thọ. 

Kinh Văn Thù Bát Nhã còn nói : « Không quán tướng mạo, chuyên xưng danh hiệu tu Nhất Hạnh 

tam muội. Nếu muốn được mau thành Phật cũng chỉ tu Nhất Hạnh tam-muội này. Muốn đầy đủ 

Trí biết tất cả cũng nên tu Nhất Hạnh tam-muội. Muốn được mau vãng sinh Tịnh độ cũng nên tu 

Nhất Hạnh tam-muội ». 

Đây là pháp niệm Phật vãng sinh trong kinh Văn Thù Bát Nhã. 

Kinh A Di Đà lại nói : « Này Xá Lợi Phất !Nếu có người thiện nam, thiện nữ nghe nói về Phật A 

Di Đà rồi chấp trì danh hiệu. Hoặc một ngày, hoặc hai ngày, cho đến bảy ngày nhất tâm không 

loạn. Người ấy lúc mạng chung Phật A Di Đà cùng chư Thánh chúng hiện ra trước mặt. Người ấy 

lâm chung tâm không điên đảo, liền được vãng sinh về cõi nước Cực Lạc của Phật A Di Đà». 

* 

Hỏi:  Nếu niệm Phật một ngày được vãng sinh Tịnh độ thì cần gì đến bảy ngày?  

Đáp: Một ngày, bảy ngày đều là lúc lâm chung vãng sinh Tịnh độ. Mau thì một ngày, chậm thì 

bảy ngày, đây là pháp vãng sinh của hàng Thượng phẩm trong kinh A Di Đà. 

Lại theo pháp Hạ phẩm Hạ sinh trong kinh Quán Vô Lượng Thọ nói : « Hoặc có chúng sinh làm 

việc bất thiện, tạo năm tội nghịch, mười điều ác, đủ mọi việc chẳng lành. Người tu như thế, do 

nghiệp ác phải đọa vào đường  ác trải qua nhiều kiếp chịu khổ vô  cùng. Người ngu ấy  lúc sắp 

mạng chung, gặp thiện tri thức dạy xưng niệm danh hiệu Phật A Di Đà cho đến mười lần, nên tội 

lỗi tiêu trừ, liền được vãng sinh Tịnh độ ». 

Đây là pháp Hạ phẩm Hạ sinh trong kinh Quán Vô Lượng Thọ. 

Kinh Quán Vô Lượng Thọ còn nói :  « Cho đến một niệm liền vãng sinh Tịnh độ ». Đây đều là 

pháp vãng sinh của hàng Hạ phẩm. 


8 

* 

Hỏi:  Đồng là niệm Phật, nhưng tại sao nười niệm là Hạ phẩm Hạ sinh, còn một ngày bảy ngày 

 lại được Thượng phẩm Thượng sinh ?  

Đáp : Một niệm đến mười niệm là vì số niệm ít nên công đức ít, do đó chỉ được Hạ phẩm Hạ 

sinh. 

Một ngày bảy ngày vì niệm nhiều nên công đức nhiều, do đó được Thượng phẩm Thượng sinh. 

Vả lại, một niệm đến mười niệm là dụ cho người phát tâm muộn, một ngày đến bảy ngày là dụ 

cho  người  phát  tâm  sớm.  Song,  một  niệm  đến  mười  niệm,  một  ngày  đến  bảy  ngày,  đều  được 

vãng sinh Tịnh độ ở vào bậc Bất thối, cho đến đạt được đạo Giác ngộ Vô thượng. 

Hơn nữa, niệm Phật dụ cho tiếng khóc trẻ thơ, cha mẹ nghe liền cho mau đến cứu giúp, đói thì 

cho ăn, lạnh  thì cho  mặc, nóng thì cho  mát.  Đó là  năng lực cho cha  mẹ, trẻ thơ không thể làm 

được. Người niệm Phật cũng như thế, chỉ biết niệm Phật. Đức phật là bậc đại từ bi, nghe tiếng 

liền  cứu  giúp,  bao  nhiêu  nghiệp  chướng  tội  lỗi  Phật  đều  diệt  hết,  bao  nhiêu  bệnh  tật  Phật  đều 

chữa  lành,  bao  nhiêu  chướng  ngại  Phật  đều  trừ  sạch,  giống  như  cha  mẹ  nuôi  con  không  khác. 

Cho nên kinh Pháp Hoa nói : « Tất cả chúng sinh đều là con của ta. Ta là cha. Các con ta nhiều 

kiếp bị mọi thứ khổ đau thiêu đốt, ta đều cứu giúp khiến chúng ra khỏi ba cõi ». 

Vì vậy người tu hành phải siêng năng niệm Phật. Kinh Duy Ma nói : « Muốn trừ phiền não, nên 

tu chánh niệm ». 



[1] Sa môn Đạo Cảnh: Sinh sống cùng thời với Đại sư Thiện Đạo, thông thường suy đoán Ngài và Đại sư Thiện Đạo là đệ tử của Hoà thượng Đại Hạnh mà trong sách này hay đề cập tới. 

2 Tam Không: 

1. Ngã không: Còn gọi là nhân không. Bám chặt vào ngũ uẩn, gượng lập chủ tể, gọi là chấp ngã. 

Nếu suy tìm sắc thọ, tưởng, hành thức, đều không có tự tánh, chẳng thấy bản tể của ngã, gọi là 

không. 

2. Pháp không: Chấp ngũ uẩn có thật, gọi là chấp pháp. Nếu suy tìm pháp ngũ uẩn như huyễn hoá 

đếu từ duyên sinh, không có tự tánh, gọi là pháp không. 

3. Câu không: Đã dẹp trừ hai chấp về ngã và chấp, cái thấy “không” cũng dẹp trừ, “không” và 

“chấp” đều hết, khế hợp với bản tánh, gọi là câu không. 

[3] Bát đế: Khai diễn Tứ đế làm tám loại: 1.Hành khổ đế, chỉ các pháp hữu vi sinh diệt đổi dời không ngừng. 

2. Hoại khổ đế, pháp ý vừa bị tan hoại.thường gặp những 

3. Khổ khổ đế, thường gặp những việc chẳng vùa lòng. 

4. Lưu chuyển đế, chỉ sự sinh tử phân đọan. 

5. Lưu tức đế,chỉ Niết-bàn, còn gọi là Diệt đế. 

6. Tạp nhiễm đế, chỉ ba pháp tạp nhiễm phiền não, nghiệp và sinh thật là tạp nhiễm. 

7. Thanh tịnh đế, chỉ chỗ vô vi do đọan trừ tạp nhiễm mà đat được, thật là thanh tịnh. 

8. Chánh phương tiện đế: là nói tất cả đạo vô lậu thật là hạn dẫn đén Niết bàn 



2. MÔN TỰ LỰC, THA LỰC 

Hỏi:  Nói về các pháp môn thì có vô lượng. Pháp nào là tự lực, pháp nào là tha lực? 

Đáp: Như Lai tuy nói tám vạn bốn ngàn pháp môn, nhưng chỉ có một môn niệm Phật là tha lực, 

các môn tu hành khác đều là tự lực. 

* 


9 

Hỏi:  Tu hành tự lực, y theo lời dạy trong kinh Phật bao giờ thành tựu ? Tu hành nương tha lực 

 đến bao giờ mới thành tựu ?  

Đáp: Tu hành tự lực theo lời dạy trong kinh Phật, từ khi mới phát tâm trải qua một Đại A-tăng-

kỳ kiếp mới đến Sơ địa. Lại tu hành trải qua Đại A-tăng-kỳ kiếp nữa mới đến bậc Bồ -tát Bát 

Địa. Đây đều là tự lực. 

Tha lực là theo pháp môn niệm Phật, mau thì một ngày, chậm thì bảy ngày, niệm Phật A Di Đà 

vãng sinh Tịnh độ, tức là Bồ-tát Bát Địa. Tại sao? Vì nương sức mạnh bản nguyện của Phật A Di 

Đà. 

Trong kinh A Di Đà nói : « Chúng sinh được sinh về đều là bậc Bất thối chuyển ». Đã là bậc Bất 

thối chuyển tức là Bồ-tát Bát Địa. 

* 

 Hỏi :  Tự lực và tha lực ý nghĩa như thế nào ?  

Đáp : Tự lự giống như đứa bé mới ba tuổi, nhà các kinh thành xa ngàn dặm mà bảo đứa bé ấy tự 

đến kinh thành cầu quan chức. Như thế làm sao đến được ! Tại sao ? Vì còn trẻ nhỏ. Sự tu hành 

của  các  môn  khác  cũng  như  thế,  cần  phải  nhiều  kiếp  tu  tập  mới  thành  tựu.  Giống  như  đứa  bé 

dùng tự lực đi đến kinh thành thì không thể đến được, bởi vì tự lực. 

Nói về tha lực, giống như đứa trẻ tuy nhỏ, nhưng nương vào sức lực cha mẹ và voi, ngựa, xe cộ, 

không bao lâu đến kinh thành, bèn được quan chức. Tại sao ? Vì do tha lực. Tu hành niệm Phật 

cũng như thế, lúc sắp mạng chung nương nguyện lực của Phật A Di Đà, chỉ trong khoảnh khắc 

vãng sinh Tây Phương, được vào bậc Bất thối. Giống như cha mẹ đem voi, ngựa, xe cộ chở trẻ 

con, không bao lâu đến kinh thành tìm được quan chức. 

Vả lại, tự lực giống như người nghèo, dùng sức tuy nhiều mà được tiền rất ít. Các môn tu hành 

khác  cũng  như  thế,  dùng  sức  rất  nhiều  nhưng  công  đức  rất  ít.  Giống  như  đi  làm  thuê  cho  nhà 

người nghèo không khác. 

Tha lực giống như làm thuê cho vương gia, dùng sức rất ít được tiền vô số. Tại sao ? Vì nương 

vào sức mạnh của vương gia. Niệm Phật cũng như thế, vì nương nơi nguyện lực của Phật, dụng 

công rất ít, công đức vô biên. Một ngày cho đến bảy ngày chuyên tâm niệm Phật, mau được vãng 

sinh  Tịnh  độ,  sớm  chứng  đắc  đạo  Giác  ngộ  Vô  thượng,  giống  như  đi  làm  thuê  cho  vương  gia 

không khác. 

Hơn nữa, tha lực giống như con kiến bám trên cánh đại bàng, đại bàng liền đem kiến để trên núi 

Tu Di. Kiến được lên cao, thọ hưởng những điều thích thú. Phàm phu niệm Phật cũng như thế, 

nương  vào  nguyện  lực  của  Phật  mau  được  sinh  sinh  về  Tây  Phương,  thọ  hưởng  sự  vui  thích, 

giống như con kiến nương sức mạnh của đại bàng mà được lên núi. Đây là tha lực. 

Các môn tu hành khác giống như con kiến dùng tự lực bò lên núi, chẳng thể tới được. Đây là tự 

lực. 

Tự lức giống như tôm tép, tha lực giống như rồng. Có những tôm tép ngậm vào vảy rồng, rồng 

mang tôm tép mau chóng vào biển cả. Do chúng sinh niệm Phật nên đem chúng sinh mau chóng 

đến Tây Phương. 

Vả lại, tự lực cũng giống như kẻ phàm phu bị què không thể đi mau. Tha lực giống như Chuyển 

Luân  Vương  bay  trên  hư  không,  qua  lại  khắp  tứ  thiện  hạ,  vì  nương  vào  sức  mạnh  của  bánh  xe 

báu. Nương vào nguyện lực của Phật cũng như thế, trong một khoảng khắc liền được vãng sinh 

Tây Phương vào bậc Bất thối. 

Các  môn  tu  hành  khác  giống  như  đi  bộ  trên  đất  bằng;  tu  hành  niệm  Phật  giống  như  ngồi  trên 

thuyền lướt trên sông nước, đi nhanh vượt xa không chướng ngại. Niệm Phật vãng sinh cũng như 

thế, dụng công rất ít mà sớm chứng ngộ Bồ-đề. 

Pháp  môn  niệm  Phật  do  nương  vào  sức  mạnh  bản  nguyện  của  Phật  A  Di  Đà  nên  mau  chóng 

thành Phật, vượt qua các môn khác gấp trăm ngàn vạn lần. 


10 

3. MÔN NIỆM PHẬT ĐƯỢC LỢI ÍCH 

Hỏi:  Niệm Phật A Di Đà vãng sinh Tịnh độ thù thắng, nói chung được bao nhiêu lợi ích ?  

Đáp: Y theo Xà Lê Thiện Đạo Tập, pháp niệm Phật gồm có hai mươi ba điều lợi ích. Hai mươi 

ba điều ấy là : 

1. Diệt trừ tội chướng sâu nặng. 

2. Ánh sáng nhiếp thọ. 

3. Phật A Di Đà hộ niệm. 

4. Bồ tát thầm gia vị. 

5. Chư Phật bảo hộ. 

6. Bát bộ phòng vệ. 

7. Báu vật công đức tích tụ. 

8. Đa văn trí tuệ. 

9. Không thối chuyển nơi Bồ-đề. 

10. Thấy Phật A Di Đà. 

11. Cảm Thánh chúng đến tiếp rước. 

12. Từ quang chiếu rọi. 

13. Bạn lành Thánh chúng đồng khen ngợi. 

14. Bạn lành Thánh chúng đồng tiếp rước. 

15. Thần thông bay trên hư không. 

16. Sắc thân thù thắng. 

17. Mạng sống lâu dài. 

18. Được sinh nơi thù thắng. 

19. Tận mặt gặp Thánh chúng. 

20. Thường nghe diệu pháp. 

21. Chứng ngộ Vô sinh Pháp nhẫn. 

22. Trải qua phụng sự chư Phật ở các phương và được Phật thọ ký. 

23. Trở về cõi nước mình được Đà-la-ni. 

Đây là sự lợi ích trong Niệm Phật Tập của Xà Lê Thiện Đạo ở Tây Kinh. 

Lại theo Hòa thượng Đại Hạnh thì niệm Phật có mười điều lợi ích : 

1. Được oai lực Phật gia bị. 

2. Dễ thực hành. 

3. Công đức rất nhiều. 

4. Mình và người rất hoan hỷ. 

5. Mau được thấy Phật. 

6. Nhất định được vào bậc Bất Thối. 

7. Nhất định sinh về Cực Lạc. 

8. Không xa rời Phật. 

9. Mạng sống lâu dài. 

10.Không khác các bậc Thánh. 

Lại y theo các kinh, niệm Phật vãng sinh có ba điều lợi ích : 

1. Diệt trừ các tội lỗi. 

2. Công đức vô biên. 

3. Được sự thù thắng trong pháp của chư Phật. 

4. Chư Phật đồng thanh chứng minh. 

5. Chư Phật đồng hộ niệm. 


11 

6. Chư Phật trong mười phương đồng khuyên tin niệm. 

7. Bao nhiêu bệnh tật do niệm Phật đều được lành. 

8. Lúc sắp lâm chung tâm không điên đảo. 

9. Một pháp niệm Phật thâu nhiếp nhiều pháp. 

10. Lúc sắp mạng chung Phật đến tiếp dẫn. 

11. Dùng công phu ít mà mau được vãng sinh Tịnh độ. 

12. Hóa sinh trong đài hoa. 

13. Thân sắc vàng rực. 

14. Mạng sống lâu dài. 

15. Sống mãi không chết. 

16. Thân có ánh sáng. 

17. Đủ ba mươi hai tướng. 

18. Được sáu thần thông. 

19. Được Vô sinh Pháp nhẫn. 

20. Thường thấy chư Phật. 

21. Làm bạn với chư Bồ-tát. 

22. Hương hoa, âm nhạc, sáu thời cúng dường. 

23. Y phục, thức ăn tự nhiên đầy đủ, nhiều kiếp không cùng tận. 

24. Tự nhiên tiến thẳng đến Giác ngộ. 

25. Thường được trẻ mãi không già. 

26.Thường được mạnh khỏe, không bệnh. 

27.Không còn bị đọa vào ba đường đen tối. 

28. Thọ sinh tự tại. 

29. Ngày đêm sáu thời thường nghe diệu pháp. 

30. Trụ nơi bậc Bất thối. 

Đây là y theo các kinh, niệm Phật vãng sinh Tịnh độ gồm có ba mươi điều lợi ích. 

Lại theo văn trong kinh Niết-bàn, có năm trăm kẻ cướp ở rừng núi bị vua Ba Tư Nặc bắt được, 

sau đó móc hai mắt, chặt chân tay, bỏ chúng xuống hầm. Trong bọn cướp có một người đã từng ở 

bên đức Phật, nghe nói về viêc niệm  Phật cứu sự khổ nạn cho người, bèn truyền dạy cho nhau 

đồng lòng niệm Phật. Khi ấy, bọn cướp cùng phát nguyện, xưng danh hiệu Phật ba lần. Lúc đó, 

đôi mắt chúng được bình phục, tay chân như cũ. Thế nên biết sư lợi ích của niệm Phật chẳng thể 

nghĩ bàn. 

Trong kinh này còn nói, trong nước Thiên Trúc có một Phật tử kính tin Tam bảo, thường ưa cúng 

dường chúng Tăng. Trong chúng Tăng có  một Tỳ-kheo bị bệnh nặng, lương  y  chẩn đoán phải 

dùng thịt người nấu canh uống vào bệnh mới lành. Bấy giời, Phật tử nữ vì kính tin Tam bảo bèn 

cắt thịt trên người để cúng dường vị Tỳ-kheo. Tỳ-kheo ấy ăn rồi bệnh liền giảm. Vết thương trên 

người của Phật tử nữ kia đau đớn không thể chịu nổi, cô liền niệm Phật nên khổ đau đều hết, vết 

thương bình phục như cũ. Do đó mà biết, sự lợi ích củ việc niệm Phật chẳng thể nghĩ bàn. 

Lại theo kinh Nguyệt Đăng Tam Muội nói : «Chẳng những vết thương bình phục mà tất cả bệnh 

hoạn đau khổ đều được tiêu trừ do chuyên tâm niệm Phật ». 

Nên kinh ấy nói : «Nếu gặp người sắp chết, bệnh nặng đau khổ bức bách, không thể trị liệu vẫn 

không bỏ Niệm Phật tam-muội thì tất cả bệnh khổ đêu được tiêu trừ ». 

Vì thế lúc Xà Lê Thiện Đạo và Hòa thượng Đại Hạnh còn sống, có mấy người bệnh tật do niệm 

Phật đều được lành. 

Ngoài ra, các bệnh khác do niệm Phật được lành có vô lượng vô biên, không thể kể hết. Không 

chỉ niệm Phật bệnh được khỏi, gần đây nơi này còn có người niệm Phật trước sau cảm được mấy 


12 

hạt Xá lợi, do vậy họ thường luôn cúng dường. Nên biết lợi ích của việc niệm Phật thật khó nghĩ 

bàn! 



4. MÔN ĐÃ ĐƯỢC VÃNG SINH 

Hỏi:  Theo  kinh  A  Di  Đà  nói :  « Đã  vãng  sinh,  đang  vãng  sinh,  sẽ  vãng  sinh »,  trước  nay  tuy 

 khuyên niệm Phật A Di Đà, nhưng  chưa biêt hiện nay vãng sinh số lượng bao nhiêu, có  người 

 được vãng sinh rồi chăng ?  

Đáp: Theo  kinh  Tịnh  độ  nói,  thế  giới  Tà-ba  có  sáu  mươi  bảy  ức  Bồ-tát  Bất  thối  chuyển  niệm 

Phật A Di Đà được vãng sinh. Ở cõi nước phương khác cũng như thế, người được vãng sinh vô 

lượng vô biên. 

Lại theo kinh Hoa Nghiêm nói, Tỳ-kheo Đức vân niệm Phật vãng sinh Cực Lạc. Còn theo kinh A 

Di Đàthì A-nan, Xá Lợi Phất… nghe Phật nói đều hoan hỷ tin nhận, liền được vãng sinh. 

Theo kinh Quán Vô Lượng Thọ, bà Vi Đề Hy và năm trăm thị nữ niệm Phật A Di Đàvãng sinh 

Tịnh độ. Tất cả những người này đều chẳng phải Bồ-tát, Thanh văn mà vẫn vãng sinh. 

Vả lại gần đây ở Bắc Đô, có Thiền sư Đạo Xước, Luật Sư Xà Lê Thiện Đạo ở Tây Kinh, Pháp sư 

Hoài Cảm, Hòa thượng Đại Hạnh, Pháp hội chư Tăng hơn mấy trăm vị niệm Phật A Di Đàvãng 

sinh Tịnh độ. 

Không chỉ có các vị tăng vãng sinh, ở Đông Kinh, Tây Kinh và những nơi khác còn có những vị 

Ni sư được vãng sinh Tịnh độ. 

Chẳng những các Ni sư được vãng sinh, ở Tây Kinh, Đông Đô và các nơi khác còn có các vị Cư 

sĩ, người hiền và Phật tử nữ… niệm Phật A Di Đà, lúc sắp lâm chung được cảnh giới lành vãng 

sinh Tịnh độ. 

Các  phẩm  loại  như  thế,  không  thể  nói  đầy  đủ  trong  truyện  vãng  sinh.  Đây  tức  là  có  người  đã 

được vãng sinh. Pháp môn niệm Phật là giáo pháp mà phàm phu, Nhị thừa và chư Bồ-tát cùng 

thực hành. 



5. MÔN SO SÁNH CÔNG ĐỨC 

Hỏi :  Theo trong kinh A Di Đà, không thể dùng chút nhân duyên phước đức, căn lành mà được 

 vãng sinh cõi kia. Chưa biết sao gọi là ít căn lành, sao gọi là nhiều căn lành ?  

Đáp : Tám vạn bốn ngàn pháp môn của Như Lai, nếu so sánh với pháp môn niệm Phật thì những 

việc  lành  xen  tạp  khác  đều  là  ít  căn  lành,  chỉ  có  một  môn  niệm  Phật  là  nhiều  căn  lành,  nhiều 

phước đức. 

Vì sao biết được ? 

Theo  kinh  Quán  Vô  Lượng  Thọ,  người  Ha  phẩm  Hạ  sinh,  thành  tựu  mười  niệm  liền  vãng  sinh 

Tịnh độ ; niệm Phật một tiếng nhất định được diệt trừ tội nặng của sự sinh tử trong tám mươi ức 

kiếp. 

Một niệm đã có thể diệt tội nặng của sự sinh tử trong tám mươi ức kiếp, ắt biết rõ rằng lại được 

công đức vi diệu trong tám mươi ức kiếp. Do đó nên biết, một pháp niệm Phật tức là nhiều căn 

lành. 

Vả lại, những điều lành xen tạp khác là tự lực, người tu hành phải nhiều kiếp mới thành tựu. Tu 

hành  niệm  Phật  vì  nương  nơi  sức  mạnh  bản  nguyện  của  Phật  A  Di  Đà  nên  mau  thì  một  ngày, 

chậm thì bảy ngày, liền sinh Tịnh độ trụ nơi bậc Bất thối chuyển, do đó trong kinh A Di Đà nói : 

« Nếu có thiện nam tử, thiện nữ nhân nghe nói về Phật A Di Đà liền chấp trì danh hiệu. Hoặc một 

ngày, hoặc hai ngày, cho đến bảy ngày nhất tâm không loạn. Người ấy lúc lâm chung, Phật A Di 

Đà và chư Thánh chúng hiện ra trước mắt. Người ấy lâm chung tâm không điên đảo, được vãng 

sinh cõi Cực Lạc của Phật A Di Đà ». 


13 

Vì thế nên biết, một pháp môn niệm Phật là nhiều căn lành, nhiều phước đức. 

* 

Hỏi :  Niệm Phật một tiếng có thể diệt tội của sự sinh tử trong tám mươi ức kiếp, chẳng biết một 

 kiếp là bao lâu ?  

Đáp : Một  kiếp  không  thể  đếm  được.  Theo  trong  giáo  lý,  lấy  một  tảng  đá  cao  rộng  bốn  mươi 

dặm, trên cõi trời Đao-lợi có thiên y rất mỏng và nhẹ, ba năm phất qua tảng đá ấy một lần, phất 

cho đến khi tảng đá thành vi trần, mới là một đại kiếp. 

Có một người tạo nên tội nghiệp, hoặc sát sinh, trộm cướp, tà dâm, nói dối, nói hai lưỡi, nói lời 

ác, tham sân, tà kiến, tạo năm tội nghịch, bất hiếu, phỉ báng Đại thừa, tạo tất  cả nghiệp ác. Nếu 

người này niệm Phật,  tội trong sinh tử thảy  đều tiêu diệt, lại được công đức vi diệu trong tám 

mươi ức kiếp. Thế nên biết, một pháp môn niệm Phật này là nhiều căn lành, nhiều phước đức. 

Lại tính về số kiếp, mười ngàn kiếp mới thành một vạn kiếp, mười vạn kiếp mới thành một ức 

kiếp. Từ mười ức kiếp đến tám mươi ức kiếp thời gian ấy thật lâu dài vô kể. 

Nay chỉ niệm một tiếng Phật còn được công đức nhiều như thế, huống gì có một người một ngày 

niệm mười vạn câu A Di Đà Phật, hoặc có người một ngày niệm hai mươi vạn câu, công đức ấy 

thật không sao kể xiết. 

Theo kinh A Di Đà,  một ngày  hoặc bảy  ngày niệm Phật công đức vô lượng vô  biên. Do  nhiều 

công đức nên vãng sinh Tịnh độ, vãng sinh Tịnh độ tức là Bồ-tát Bát Địa trở lên. Cho nên trong 

kinh A Di Đà, chư Phật trong mười phương cùng nhau khen ngợi là không thể nghĩ bàn. 

Những việc lành xen tạp khác suy xét được giới hạn, tính toán được số lượng nên gọi ít căn lành, 

đó là có thể nghĩ bàn. 

Niệm Phật công đức rộng lớn vô biên, tâm chẳng thể suy xét, miệng chẳng thể luận bàn. Thế nên, 

kinh nói chẳng thể nghĩ bàn. 

Do đó biết rằng, một pháp môn niệm Phật là nhiều căn lành, những căn lành khác chẳng thể sánh 

kịp. 

Vả lại, so sánh về công đức niệm Phật được phân làm ba bậc : 

– Một là so sánh một niệm. 

– Hai là so sánh mười niệm. 

– Ba là so sánh một ngày đến bảy ngày. 

Theo  kinh  Quán  Vô  Lượng  Thọ :  « Niệm  Phật  một  tiếng  diệt  trừ  tội  nặng  của  sự  sinh  tử  trong 

tám mươi ức kiếp, lại được công đức vi diệu trong tám mươi ức kiếp ». 

Chỉ công đức một kiếp còn chẳng thể nghĩ bàn, huống gì là một trăm kiếp. Công đức ở trong một 

trăm kiếp còn chẳng thể nghĩ bàn, huống gì là một ngàn kiếp. Công đức trong một ngàn kiếp còn 

chẳng thể nghĩ bàn, huống gì là vạn kiếp. Công đức trong vạn kiếp chẳng thể nghĩ bàn huống gì 

là một ức kiếp, cho đến công đức trong tám mươi kiếp. Do không thể biết được số lượng nên gọi 

là công đức không thể nghĩ bàn. Cho nên trong kinh Quán Vô Lượng Thọ nói rằng: «Người tạo 

năm tội nghịch, phỉ báng các kinh điển Đại thừa, lúc sắp mạng chung niệm mười câu A Di Đà 

Phật liền vãng sinh Tịnh độ». Đây là pháp Hạ phẩm Hạ sinh. Công đức trong một niệm còn vô 

lượng, huống gì hai niệm cho đến mười niệm. 

Theo kinh Quán Vô Lượng Thọ, người phỉ báng kinh điển Đại thừa, dùng vật của thường trụ, phá 

nhiều giới cấm, tạo đủ các nghiệp ác, nhưng lúc lâm chung nếu xưng niệm một câu A Di Đà Phật 

thì được công đức, bao nhiêu tội nghiệp đã tạo thảy đều tiêu diệt hết, liền vãng sinh Tịnh độ. Thế 

nên, kinh nói : «Ở trong một niệm diệt trừ tội nặng của sự sinh tử trong tám mươi ức kiếp». Đây 

là pháp Hạ phẩm Trung sinh. 

* 

Hỏi :  Tội lỗi nghiệp chướng đã quá nhiều, tại sao niệm mười tiếng có thể trừ diệt tội lỗi trong 

 nhiều kiếp ?  


14 

Đáp : Niệm Phật mười tiếng nhất định có thể diệt trừ tội lỗi trong nhiều kiếp. Do đâu biết được 

điều này ? Xin nêu thí dụ để giải thích : 

Ví như có người chất chứa củi cả ngàn ngày, nhưng nổi lửa đốt không hơn nửa ngày  cháy  hết. 

Tội  nghiệp  phiền  não  cũng  như  củi,  công  đức  niệm  Phật  cũng  như  lửa  mạnh.  Tội  lỗi  nghiệp 

chướng từ vô lượng kiếp đến nay, do công đức của mười câu niệm Phật thảy đều được tiêu diệt. 

Vả lại, tội lỗi nghiệp chướng cũng như căn nhà tối ngàn năm, đèn sáng vừa soi, tối tăm xóa sạch. 

Công đức của sự niệm Phật cũng như thế. Tội lỗi nghiệp chướng từ vô lượng kiếp đến nay, do 

công đức niệm Phật A Di Đà tất cả thảy đều tiêu diệt. Vì thế nên biết, niệm Phật nhất định hay 

diệt trừ tội lỗi trong nhiều kiếp. Kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật nói : « Vì ông xưng danh hiệu 

Phật nên các tội lỗi dều tiêu diệt. Ta đến tiếp dẫn ông ». 

Hơn nữa, công đức của mười câu niệm Phật còn vô biên, huống gì có người một ngày niệm được 

mười vạn câu A Di Đà Phật, một ngày niệm được hai mươi vạn câu A Di Đà Phật. 

Công đức niệm Phật trong một ngày còn vô biên, huống gì công đức niệm Phật từ hai ngày đến 

bảy ngày. 

Theo kinh A Di Đà, người sắp mạng chung, mau thì một ngày, chậm thì bảy ngày niệm Phật liền 

vãng  sinh  Tịnh  độ.  Còn  nói :  « Những  chúng  sinh  được  sinh  về  Tịnh  độ  đều  là  bậc  Bất  thối 

chuyển », tức là Bồ-tát Bát Địa. Đây là pháp Thượng phẩm Thượng sinh. 

Do đâu biết được điều ấy ? 

Ví như các loại cửa của thế gian, người nhiều tiền của làm cửa loại tốt, người nghèo khó làm cửa 

loại xấu. 

Người niệm Phật rất nhiều nên nhiều công đức, sinh về Tịnh độ vào hàng Thượng Thượng phẩm. 

Người niệm Phật rất ít vào hàng Hạ Hạ phẩm. 

Như Lai tuy nói tám vạn bốn ngàn pháp môn, chỉ có một môn niệm Phật là pháp tối thượng. Như 

Lai tuy  nói các công đức lành, chỉ có một pháp niệm Phật là nhiều căn lành, nhiều phước  đức. 

Các  pháp môn khác thật chẳng thể sánh bằng phương pháp niệm Phật theo các kinh nói rất khó 

gặp. Do đâu biết được điều đó ? 

Kinh Vô Lượng Thọ nói : « Thời quá khứ có một quốc vương, phát khởi lòng tin định thực hành 

pháp niệm Phật. Nhà vua bèn đến chỗ thiện tri thức mong cầu pháp niệm  Phật. Bấy giờ, thiện tri 

thức bảo Đại vương rằng : 

– Lý tột cùng của pháp niệm Phật này rất khó nghe được. Đại vương là bậc tôn quí đâu thể học 

được. 

Nhà vua thưa với Đại sư : 

– Nếu người có thể vì ta nói về pháp cốt yếu của niệm Phật, ta sẽ trọn đời làm người cung cấp, 

hầu hạ. 

Bấy giờ thiện tri thức bảo với nhà vua rằng : 

– Nếu vua muốn tu về pháp cốt yếu của niệm Phật nên bỏ ngôi vị, đến đây làm người cung cấp. 

Trải qua thời gian lâu dài không thối lui, tôi sẽ nói về pháp cốt yếu của niệm Phật cho Ngài. 

Bấy giờ nhà vua bèn bỏ ngôi vị, đi theo vị thiện tri thức cung cấp những điều cần thiết. Khi đó, 

nhân dân sống lâu vô lượng. Trải qua tám ngàn năm, nhà vua chịu cực khổ, chẳng ngại mọi nhọc 

ngằn, không sinh tâm lui sụt. Trong thời gian ấy, nhà vua hai lần được nghe nói về Niệm Phật 

tam-muội. Đời sau, nhà vua được gặp hai vạn tám ngàn chư  Phật đồng vì ông nói về Niệm Phật 

tam-muội ». 

Nhà  vua  ấy,  khi  nghe  pháp  niệm  Phật  nên  được  thành  Phật.  Huống  gì  chúng  ta  hiện  nay  được 

nghe mà còn chí thành tin niệm, lẽ nào lại không được vãng sinh thế giới Cực Lạc ư ? 

Muôn  ức  chúng  sinh  trầm  luân  trong  đường  ác  không  được  thành  Phật,  chỉ  vì  không  gặp  được 

pháp môn niệm Phật này. Thế nên biết, pháp niệm Phật thật rất khó gặp ! 




15 

6. MÔN SO SÁNH PHƯỚC TRÌ TRAI 

Hỏi :  Trong pháp môn niệm Phật, lại thêm trì trai được không ?  

Đáp : Pháp niệm Phật cũng cần phải trì trai. Hòa thượng Đại Hạnh trì trai ngày ăn một lần, trải 

qua thời gian lâu dài không khuyết phạm. 

* 

Hỏi :  Trì trai được bao nhiêu công đức ?  

Đáp : Kinh Đại Vân Mật Tạng, Kinh Trai Pháp Thanh Tịnh, Kinh Giảo Lượng Trai Phước Lợi, 

nói trai có năm thời : 

1.  Người  trì  trai  giờ  Dần  (3g  –  5g  sáng)  được  dư  thừa  lương  thực  trong  tám  vạn  bốn  ngàn  ức 

năm. 

2. Người trì trai giờ Mẹo (5g – 7g) được dư thừa lương thực trong tám vạn ức năm. 

3. Người trì trai giờ Thìn (7g – 9g) được dư thừa lương thực trong sáu vạn ức năm. 

4. Người trì trai giờ Tỵ (9g – 11g) được dư thừa lương thực trong bốn vạn ức năm. 

5. Người trì trai giờ Ngọ (11g – 1g) được dư thừa lương thực trong năm trăm ngày. 

Sau giời Ngọ không thể thành trai, lại còn mắc tội chớ không có một phần công đức. 

Nói dư thừa lương thực nghĩa là lương thực dùng mãi không hết. Đời này đầy đủ y phục và thức 

ăn, đều do thuở quá khứ trì trai mà có được. Cho nên Hòa thượng Đại Hạnh nói người niệm Phật 

cần phải trì trai. 

Vả  lại,  ví  như  được  lương  thực  trong  một  ngày  còn  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  huống  gì  được  lương 

thực trong mười năm; được lương thực trong mười năm còn chẳng thể nghĩ bàn, huống gì được 

lương thực trong trăm năm, cho đến được lương thực trong ngàn ức, vạn ức, tám vạn ức năm. 

Trong kinh đã nói, nên biết công đức của trì trai chẳng thể nghĩ bàn. Vì thế người niệm Phật cần 

phải trì trai. 



7. MÔN NGHI NGỜ, PHỈ BÁNG MẮC TỘI 

Hỏi :  Khen ngợi, niệm Phật được công đức gì, chê bai niệm Phật bị tội gì ?  

Đáp : Theo Tạp Tập kinh nói: «Một lần chê bai người niệm Phật, đọa vào địa ngục Nê Lê ngàn 

kiếp. Một lần khen ngợi người niệm Phật, diệt trừ nghiệp ác cực trọng trong một trăm kiếp ». 

Hòa thượng Đại Hạnh nói: «Người không chí tâm niệm, lại chê bai Phật tức là chê bai Pháp, vào 

thẳng trong A Tỳ chịu mọi đau khổ không có ngày ra». 

* 

Hỏi :  Địa ngục A Tỳ được xây dựng như thế nào ?  

Đáp : Theo kinh Quán Phật Tam Muội nói : „Địa ngục A Tỳ chiều dài tám ngàn do tuần, bảy lớp 

thành sắt, bảy tầng lưới sắt, có bảy cây phướng sắc, tám vạn bốn ngàn rừng kiếm, tám vạn bốn 

ngàn chảo nước sôi, chó bằng đồng, rắn bằng sắt, chim bằng sắt, đầy ở trong địa ngục. Một người 

vào ngục cũng đều đầy khắp, nhiều người vào ngục cũng không chật ». 

Một khi đọa vào ngục này phải chịu khổ lâu dài không có ngày ra, không có gián đoạn. Trải qua 

tám Đại kiếp mới được ra, sau đó lại rơi vào loài súc sinh. 

Do chê bai pháp niệm Phật nên đọa vào địa ngục, chịu khổ không gián đoạn. Nếu không hồi tâm 

niệm Phật, những tội lỗi vô gián không sao thoát được. Nếu có thể chí thành niệm Phật, những 

tội lỗi vô gián thảy đều tiêu diệt. 

Lại theo kinh Pháp Hoa nói, nếu thấy có người đọc tụng, biên chép, thọ trì kinh này mà khinh khi 

tật đố, ôm lòng kết hận, sẽ đọa vào địa ngục Vô gián, huống gì người chê bai niệm Phật. Người 

này tội nặng so với người chê bai đọc tụng, biên chép kinh gắp trăm ngàn vạn lần. 

Cho nên Hòa thượng Đại Hạnh có thể nhẫn chịu những việc trái nghịch, bị đánh mắng chẳng đáp 

trả vì sợ chuốc lấy tội lỗi. Vì thế kinh Di Giáo nói: «Kẻ giặc cướp công đức không gì hơn nóng 


16 

giận. Nóng giận còn hơn lửa dữ, do đó các Tỳ kheo nên thuờng phòng hộ không để cho nó xậm 

nhập. Lửa dữ hay thiêu đốt các vật qúy báu ở thế gian. Lửa dữ của tâm nóng giận hay thiêu đốt 

bảy tài sản của bậc Thánh». Vì vậy, người niệm  Phật cần phải nhẫn nhục. 

Kinh Hoa Nghiêm còn nói: «Khởi một tâm sân, phát sinh trăm vạn điều chướng ngại». 

Lại theo kinh Quán Vô Lượng Thọ bảo rằng : »Khen ngợi việc tốt của người tự đựơc công đức, 

do trách mắng điều xấu của người khác nên tự mắc tội báo ». 

Do đâu biết đuợc điều đó ? 

Kinh Báo Ân nói: « Sa-di Quân Đề vì mắng Thượng tọa âm thanh giống như tiếng chó sủa. Do 

một lời nói ác, Sa-di Quân Đề trong năm trăm đời thường làm thân  chó ». 

Thế nên biết, mắng chửi người khác, tự mình lại mắc tội. 

Trong kinh Tạp A-hàm còn nói: «Có một người khen ngợi người làm việc lành thắng diệu, nên 

trong năm trong đời thường được dung mạo đoan chánh tươi đẹp. Hơi miệng thường phát ra mùi 

thơm, thân thể thanh khiết như mùi hoa Ưu Bát La, ngược gió bốn mươi dặm vẫn ngửi được mùi 

hương 

Do  đó  nên  biết,  khen  ngợi  người  khác  được  quả  báo  tốt,  người  niệm  Phật  nên  tu  tán  thán  việc 

lành. 

Theo kinh Pháp Hoa nói: «Chẳng nói việc tốt xấu hay dở của người khác ». Vì vậy, chỉ chuyên 

niệm Phật, mau chóng vãng sinh Tịnh độ, nhất định chẳng chìm đắm trong luân hồi. 



8. MÔN THỆ NGUYỆN CHỨNG GIÁO 

Hỏi:  Đã chuyên niệm Phật A-di-đà, nhất định vãng sinh Tịnh độ, nhất định được vô lượng công 

 đức. Nhưng chưa rõ có gì bảo chứng lòng tin ?  

Đáp: Có bảo chứng rất lớn ! 

Theo  kinh  A  Di  Đà  ,  chư  Phật  trong  sáu  phương  nhiều  như  số  cát  sông  Hằng,  hiện  tướng  lưỡi 

rộng dài che khắp ba ngàn Đại thiên thế giới, nói lời thành thật chẳng dối gạt chúng sinh. 

Nên tin đây là lời nói của Phật Bổn sư Thích-ca Mâu-ni, niệm Phật nhất định được vô lượng công 

đức, một ngày đến bảy ngày xưng niệm Phật A Di Đà nhất định vãng sinh Tịnh độ. Y theo lời 

dạy này không được vãng sinh Tịnh độ thì chư Phật trở thành người dối gạt ông, tướng lưỡi rộng 

dài kia vì nói lời này sẽ bị tan hoại, không đưa trở vào miệng được nữa. 

Đây là chỗ chư Phật trong sáu phương dùng nguyện để bảo chứng. 

Lại theo kinh Đại Bảo Tích, Phật A Di Đà lúc làm Tỳ-kheo Pháp Tạng, phát 48 thệ nguyện rộng 

lớn. Trong những nguyện ấy nói: «Nếu khi tôi được thành Phật : 

– Trời người trong mười phương, nghe danh hiệu tôi, không được Vô sinh Pháp nhẫn, các Pháp 

Tổng trì của Bồ-tát, thì tôi không ở ngôi Chánh Giác. 

–  Người  sinh  về  cõi  nước  tôi,  không  được  ba  mươi  hai  tướng  tốt,  thì  tôi  không  ở  ngôi  Chánh 

Giác. 

– Người thành tựu mười niệm mà không sinh về cõi nước tôi, thì tôi không ở ngôi Chánh Giác. 

– Nếu người sinh trong cõi nuớc tôi, còn đọa lại ba đường ác, thì tôi không ở ngôi Chánh Giác. 

–  Người  sinh  về  cõi  nước  tôi,  dung  mạo  không  bình  đẳng,  có  sự  tốt  xấu,  thì  tôi  không  ở  ngôi 

Chánh Giác. 

–  Người  sinh  về  cõi  nước  tôi,  không  được  Thiên  nhãn,  lục  thông  tự  tại,  thì  tôi  không  ở  ngôi 

Chánh Giác. 

– Chúng sinh trong mười phương xưng danh hiệu tôi, không được chư Phật trong mười phương 

khen ngợi, thì tôi không ở ngôi Chánh Giác. 

– Nếu người nữ chán ghét thân nữ, cầu sinh về cõi nước tôi, lúc sắp mạng chung không chuyển 

thân nữ thành nam tử mà thọ thân nữ, thì tôi không ở ngôi Chánh Giác. 


17 

Đức Phật nói Chánh Giác cũng là chỉ rõ Bồ-đề. Nếu tất cả chúng sinh nương vào nguyện lực của 

Phật, không được quả báo như trên, thì Phật không chứng Vô thượng Bồ-đề. Như thế tức dối gạt 

các chúng sinh, Ngài thệ ở trong đường ác chẳng được vô thượng Bồ-đề. 

Đây là hai chỗ lập thệ nguyện của Phật A Di Đà. 

Kinh A-di-đà lại nói : « Lúc nói kinh này, Phật A Di Đà thành Phật đến nay đã mười kiếp ». Phật 

A Di Đà đã thành Phật, thì niệm Phật nhất định được vãng sinh. 

Lại,  đức  Bổn  sư  Thích-ca  nói :  « Chuyên  niệm  danh  hiệu  Phật  cũng  là  việc  khó,  ta  thực  hành 

pháp niệm Phật này được đạo Giác ngộ Vô thuợng ». 

Ý nghĩa của việc nói kinh A Di Đà là sự phát nguyện trong lúc tu nhân của Bổn sư Thích-ca. Thế 

nên, trong kinh Pháp Hoa nói : 

 « Ta vốn lập thệ nguyện 

 Muốn khiến tất cả chúng 

 Bằng như ta không khác 

 Như xưa ta phát nguyện 

 Nay đã được đầy đủ 

 Dạy tất cả chúng sinh 

 Đều khiến vào Phật đạo ».  

Đây là chỗ lập thệ nguyện của Phật Thích-ca. 

Phẩm Phổ Môn trong kinh Pháp Hoa nói : 

« Thệ rộng như biển, 

Nhiều kiếp chẳng nghĩ bàn 

Hầu như nghìn ức Phật 

Phát nguyện thanh tịnh lớn ». 

Đây là chỗ phát nguyện của Bồ-tát Quán Thế Âm. 

Xà Lê Thiện Đạo ở chùa Tây Kinh cùng Pháp sư Kim Cang so sánh sự hơn kém của pháp niệm 

Phật. Ngài Thiện Đạo lên tòa cao liền phát nguyện rằng : « Theo trong các kinh, đức Thệ Tôn nói 

một pháp niệm Phật được sinh Tịnh độ. Một ngày đến bảy ngày, một niệm đến mười niệm danh 

hiệu Phât A Di Đà, nhất định vãng sinh Tịnh độ. 

Đây là lời chân thật không dối gạt chúng gạt chúng sinh, xin khiến cho hai tượng trong chùa này 

lập tức đều phóng quang. 

Nếu pháp niệm Phật là hư dối, không được vãng sinh Tịnh độ, lừa gạt chúng sinh, xin khiến cho 

Thiện Đạo ở trên tòa cao này đọa ngay vào đại địa ngục, chịu khổ lâu dài mãi không có ngày ra 

khỏi ». 

Ngài Thiện Đạo liền lấy gậy Như Ý chỉ vào tượng, tượng liền phóng quang. 

Đây là chỗ lập thệ nguyện của Xà-Lê Thiện Đạo. 

Hòa thưọng Đại Hạnh nói : « Nếu người có thể y theo kinh A Di Đà mà niệm Phật, không chấp 

tướng mạo, tâm chỉ tin Phật, miệng chỉ niệm Phật, thân chỉ kính Phật, có thể nhẫn chịu những 

điều nghịch ý, ăn cơm đạm bạc, mặc áo thô xấu, hiếu nghĩa nhân từ, chuyên tâm niệm Phật, gặp 

nghịch duyên chẳng thối lui, đến chết không dời đổi, những việc lành xen tạp và những điều ác 

cũng không làm, chỉ chuyên niệm Phật. 

Nếu người được như thế, Đại Hạnh này lóc da làm y phục, cắt thịt cho họ ăn. 

Nếu y theo kinh, niệm Phật không vãng sinh Tịnh độ, niệm một câu Phật không diệt trừ tội nặng 

của sự sinh tử trong tám mươi ức kiếp, không được công đức vi diệu trong tám mươi ức kiếp, 

không lóc da cho mặc, không cắt thịt cho ăn, dối gạt chúng sinh, xin khiến cho Đại Hạnh này lập 

tức bị quả báo, sáu căn tan hoại, toàn thân sinh ghẻ lở, khổ đau khó chịu, khiến cho mọi người 

đều thấy, về sau vào thẳng nơi địa ngục, không thoát ra được nữa ». 

Đây là chỗ lập thệ nguyện của Hòa thượng Đại Hạnh. 


18 

Vả lại, thệ nguyện ví như chiếc xe quý báu. Có những chiếc xe chuyên chở nhiều vật báu, định đi 

đến chỗ quốc vương để mong cầu quan chức. Xe chở vật báu cần phải ràng buộc chắc chắn, như 

thế  đến  kinh  thành  mới  không  bị  nghiêng  đổ,  không  mất  vật  báu.  Nhà  vua  được  báu,  liền  cho 

quan chức. 

Niệm Phật cũng như thế, cần phải thệ nguyện thực hành mới được thành tựu, chẳng mất vật báu 

công đức niệm Phật, cho đến vãng sinh Tịnh độ, sớm chứng ngộ Bồ-đề. 

Nếu trong sự tu hành chẳng lập thệ nguyện thì không do đâu thành tựu được hạnh, nên kinh Di 

Đà nói : « Nếu có người tin, phải nên phát nguyện sinh về cõi nước kia ». 



9. MÔN THÂU NHIẾP MỌI GIÁO PHÁP 

Pháp  niệm  Phật  bao  gồm  hết  thảy  tài  hùng  biện  vô  ngại,  bố  thí,  traì  giới,  nhẫn  nhục,  tinh  tấn, 

thiền định, trí tuệ và phương tiện, nguyện, lực, trí đều đầy đủ. Do niệm Phật nên giống như Bảo 

Châu Như Ý cầu gì được nấy. 

Nếu tự mình có thể niệm Phật, lại chỉ dạy cho người khác niệm Phật tức đồng với Bố thí. 

Do niệm Phật nên diệt trừ các tội lỗi, tức là trì giới. Pháp ác không sinh khởi, tức là nhẫn nhục. 

Đi, đứng, nằm, ngồi, danh hiệu Phật chẳng rời tâm miệng tức là Tinh tấn. 

Tin sâu không nghi, chí thành niệm Phật vãng sinh Tịnh độ không còn thối chuyển, tức là Thiền 

định. 

Do dụng công niệm danh hiệu Phật lâu ngày nên tất cả các kinh giáo vừa xem liền hiểu, đó là Trí 

tuệ. 

Thế nên, niệm Phật bao gồm hết thảy tài hùng biện vô ngại. Hơn nữa, y theo niệm Phật mà thâu 

nhiếp quả báo của Lục độ. Tại sao ? 

Do niệm Phật nên vãng sinh Tịnh độ, y phục, thức ăn tự nhiên hiện ra, tiền của vật báu đều đầy 

đủ, tức là thâu nhiếp Bố thí. 

Do niệm Phật nên vãng sinh Tịnh độ được thân nam tử, đủ sáu thứ thần thông, tức là thâu nhiếp 

Trì giới. 

Do niệm Phật nên vãng sinh Tịnh độ được đoan chánh, đáng ưa, ba mươi hai tướng tốt, tám mươi 

vẻ đẹp, tức là thâu nhiếp Nhẫn nhục. 

Do niệm Phật nên sinh về cõi kia rồi không còn duyên gì khác, vì thường ở trong Tam-muội, đó 

là Thiền định. 

Sinh về cõi nước kia rồi, tự nhiên hiểu rõ tất cả các pháp, gọi đó là Trí tuệ. 

Thế nên, một pháp môn niệm Phật thâu nhiếp quả báu của Lục độ, vượt hơn sự bốthí tiền của gấp 

trăm ngàn vạn lần. Kinh Niết-bàn nói : «Một tiếng niệm Phật phân làm mười sáu phần công đức. 

Nếu có một người bố thí cho chúng sinh khắp thế giới trải qua ba tháng, nhưng chỉ đem một một 

phần trong mười sáu phần công đức của một tiếng niệm Phật thì cũng hơn công đức của người bố 

thí kia ». 

Thế nên biết, niệm Phật hơn cả sự bố thí tiền của gấp trăm ngàn vạn lần. 



10. MÔN PHÁ TRỪ NGHI HOẶC 

Hỏi :  Nay có những nghi hoặc xin được đoạn trừ.  

Kinh Bát Nhã nói : 

 «Nếu dùng sắc thấy ta 

             Dùng âm thanh cầu ta 

             Người ấy hành tà đạo 

             Không thể thấy Như Lai».  

Vậy thì sao niệm Phật A Di Đà vãng sinh Tịnh độ, được thấy Như Lai ? 


19 

Đáp : Kinh Bát Nhã bảo rằng, không thấy Như Lai là vì chấp vào tướng mạo cùng với âm thanh, 

đó đều là mong cầu nhân ngã ; không cầu vãng sinh và đạo Giác ngộ Vô thượng nên chỉ là thực 

hành đạo tà, không thấy Như Lai. 

Theo kinh Quán Vô Lượng Thọ và kinh A Di Đà, cần phải phát khởi tưởng niệm và chuyên xưng 

danh hiệu, chẳng cần nhân ngã, chỉ cầu mong vãng sinh Tịnh độ, mau chứng đắc đạo Giác ngộ 

Vô thượng, gọi là đạo chân chánh, được thấy Như Lai. 

Nếu nhìn thấy Pháp thân thì vô tướng là chánh, sắc tướng âm thanh là tà. Đây là đối với hàng Bồ-

tát Thập địa trỡ lên. 

Theo kinh Quán Vô Lượng Thọ và kinh A Di Đà, quán xét một tướng hảo cùng với nghe danh 

hiệu, thấy Báo thân Như Lai. Đây là đối với phàm phu, Nhị thừa và các Bồ-tát nhỏ. 

Nếu nhìn về Báo thân, quán tưởng Phật, xưng danh hiệu là chánh, vô tướng là tà. Nếu đối với 

Pháp thân, tức luận về vô tướng. 

Vả lại lúc nói kinh Bát Nhã, Thế Tôn lên cung trời Đao-lợi nói pháp cho mẹ nghe. Khi ấy, Thế 

Tôn từ cõi trời trở lại Diêm-phù-đề. Tu Bồ Đề nghĩ nhớ Thế Tôn nên nhập định quán Phật. Bấy 

giờ có một Thiên nữ không biết nguyên do đến diện kiến Phật trước. Đã gặp đức Phật rồi, Thiên 

nữ liền hỏi Phật : 

– Có phải con là người thấy Phật trước nhất không ? 

Thế Tôn đáp : 

– Con là người thấy Phật sau. 

Thiên nữ thưa : 

– Con đến đây trước nhất, không thấy ai tới gặp Phật. Vì sao Như Lai lại nói con thấy sau ? 

Thế Tôn nói : 

– Con Tu Bồ Đề nhập định trước, trừ bỏ nhân ngã, quán xét thấy Pháp thân trước Thiên nữ, thế 

nên thấy Phật trước. Con vì khởi tâm nhân ngã quán xét về sắc thân ta nên thấy Thế Tôn sau. 

Đức Phật vì Thiên nữ ấy, nên nói bài tụng : 

 «Nếu dùng sắc thấy ta 

             Dùng âm thanh cầu ta 

             Người ấy hành tà đạo 

 Không thể thấy Như Lai». 

Bài tụng này là đối với ngoại đạo, có ích cho đương thời, không trái ngược với việc đời vị lai, 

nhưng khác với kinh Quán Vô Lượng Thọ. 

Hơn nữa, kinh Bát Nhã vì ngăn ngoại đạo chấp tứ đại, ngũ uẩn là thường, chấp hình sắc là ngã, 

chấp âm thinh là ngã, cho nên kinh Bát Nhã ngăn ngoại đạo kia mới nói rằng không thấy Như 

Lai. 

Nay y theo các kinh Quán Vô Lượng Thọ… nói về môn chán lìa, nguyện lìa sinh tử, mau chóng 

vãng  sinh  Tịnh  độ,  sớm  chứng  ngộ  Bồ-đề,  chẳng  quán  tưởng  tướng  ngã  liền  thấy  Như  Lai,, 

không đồng với Bát-nhã. Nếu có thể chí thành niệm Phật, những tội lỗi vô gián thảy đều tiêu diệt. 

* 

Hỏi:  Luận vãng sinh nói : «Người nữ, kẻ tàn tật, hàng Nhị thừa không sinh».  

Kinh Quán Vô Lượng Thọ vì sao lại nói bà Vi Đề Hy cùng với năm trăm thị nữ đồng được vãng 

sinh, ba người hàng Trung phẩm và Nhị thừa vãng sinh ? 

Đáp: Theo Luận Vãng Sinh nói người nữ, Nhị thừa không vãng sinh là bởi không có tâm quyết 

định vãng sinh. 

Người  nữ  bởi  yêu  thân  nữ  không  cầu  Tịnh  độ,  chẳng  chịu  niệm  Phật,  nên  luận  ấy  ngăn  rằng 

không  vãng  sinh.  Nhị  thừa  là  người  tàn  tật  cũng  như  thế,  chỉ  trụ  ở  quả  vị  nhỏ  không  cầu  vãng 

sinh Tịnh độ, không biết niệm Phật cho nên không vãng sinh. Nhưng các kinh Quán Vô Lượng 


20 

Thọ và A Di Đà nói hàng Nhị thừa, người tàn tật, người nữ biết hồi tâm niệm Phật, chán ghét 

thân nữ đều được vãng sinh. 

Từ đây trở về sau là luận bàn so sánh với các pháp, được chia làm sáu phần : 

1.     Môn niệm Phật đối với Tam Giai [4] 

2.     Môn niệm Phật đối với niệm Di-lặc. 

3.     Môn niệm Phật đối với tọa thiền. 

4.     Môn niệm Phật đối với giảng thuyết. 

5.     Môn niệm Phật đối với giới luật. 

6.     Môn niệm Phật đối với Lục độ. 

* 

 1. Một là môn niệm Phật đối với Tam Giai : 

Hỏi:  Pháp  của  Phái  Tam  Giai  không  ngồi  giưòng  chư  Tăng,  không  ăn  thức  ăn  của  chư  Tăng. 

 Trong pháp niệm Phật chưa biết có cho dùng thức ăn của chư Tăng, ngồi giường chư Tăng và ăn 

 sau giờ ngọ hay không?  

Đáp: Trong pháp niệm  Phật đều cho phép  ngồi giường chư Tăng và được ăn sau giờ ngọ. Tại 

sao ? 

Vì người niệm Phật có thể hưởng phước báo của Như Lai, cũng như vương tử hưởng lộc vua. Vả 

lại, Phật cũng như cha mẹ, người niệm Phật cũng như con trai, con gái, nên được nhận thức ăn, y 

phục, giường chõng, gối mền của cha mẹ. Thế nên, đều cho phép ngồi giường chư Tăng, đồng 

thời cho phép ăn sau giờ ngọ. 

 Vấn nạn: Không ngồi giường chư Tăng, không ăn thức ăn của chư Tăng, tức là người tu hành. 

Vậy thì kẻ thấp hèn quê mùa ở vùng biên địa lẽ phải là người tu hành. Tại sao ? 

Kẻ  thấp  hèn  quê  mùa  ở  vùng  biên  địa  không  ngồi  giường  chư  Tăng,  không  dùng  thức  ăn  chư 

Tăng nhưng họ chẳng có đạo, nên người theo pháp Tam Giai này cũng chẳng phải tu đạo. 

* 

Hỏi:  Phái Tam Giai cho rằng chúng  sinh thời mạt pháp đều xấu ác,  thế thì  người niệm 

 Phật là chúng sinh tốt hay cũng là chúng sinh xấu ác ?  

Đáp: Người niệm Phật không phải là chúng sinh xấu ác. Do đâu biết được điều đó? Theo kinh 

nói: «Người niệm Phật là hoa sen trắng trong trời, người». Hoa này là hoa đẹp nhất trong các loài 

hoa. Người niệm Phật là người tốt nhất trong tất cả mọi người, nên lấy hoa ấy làm ví dụ. Vì họ 

diệt trừ mọi tội lỗi cho nên là chúng sinh tốt. Người theo phái Tam Giai làm tội, không diệt trừ 

cho nên làm chúng sinh ác. 

 Vấn nạn: Nếu cho rằng chúng sinh tội ác tức là người tu đạo, vậy những kẻ xấu xa cũng là người 

tu đạo. Tại sao ? 

Chúng  sinh  tội  ác  và  những  kẻ  xấu  xa  kia  chẳng  phải  là  người  tu  đạo  nên  các  người  theo  phái 

Tam Giai này cũng chẳng phải là người tu đạo. 

* 

Hỏi:  Theo  pháp  của  phái  Tam  Giai  không  cho  phép  vào  chùa,  pháp  niệm  Phật  có  cho 

 phép vào chùa không ?  

Đáp: Trong pháp niệm Phật cho phép trụ trì chùa chiền. Tại sao? Vì hiện tại trụ trì chỗ tốt đẹp, 

về sau sẽ sinh về cõi nước tốt đẹp, sẽ chứng Bồ-đề. Cho nên được trụ trì chùa, vào những chỗ tốt 

đẹp già lam, Tịnh xá. 

 Vấn nạn: Những chỗ tốt đẹp như già lam, Tịnh xá, không để cho chúng sinh tội ác ở. Quả vi diệu 

thù thắng vô thượng, chúng sinh tội ác không thể đạt được. 

* 


21 

Hỏi :  Trong pháp Tam Giai thấy hình tượng cùng với kinh điển không cung kinh nhiều, vì 

 đó là gỗ đất; bốn loài chúng sinh là Phật thật cho nên cung kính. Trong pháp niệm Phật chưa 

 biết có kính tượng Phật và kinh điển không ?  

Đáp : Pháp niệm Phật nói: Thấy hình tượng Phật và kinh điển đều phải cung kính. Tại sao ? 

Theo trong lời kinh Báo Ân nói: «Phật Thích-ca Mâu-ni lên cõi trời Đạo-lợi thuyết pháp cho phu 

nhân Ma Gia nghe, phải trải qua chín mươi ngày. Đại vương Ưu Trấn nghĩ nhớ Thế Tôn nhưng 

không thể gặp. Vua bèn xai thợ điêu khắc giỏi, làm một hình tượng giống y như Phật. 

Thế Tôn từ cõi trời trở về Diêm-phù-đề, vua Ưu Trấn cùng các quần thần bèn đi đón Phật. Tượng 

Phật ấy cũng nghinh đón Thế Tôn. Thế Tôn cùng với tượng Phật đều đứng một nơi, hai vị Phật 

tương đương như nhau. Thế Tôn bèn dùng tay xoa đầu tượng Phật nói rằng : « Ta không bao lâu 

sẽ nhập Niết-bàn, lưu ông ở lại thế gian lâu dài để giáo hóa chúng sinh ». 

Thế Tôn còn tự kính hình tượng Phật. Chúng sinh tội ác lẽ nào lại không kính trọng hay sao ? 

Lại theo kinh Thập Luân nói :  « Thợ săn  mặc áo Cà sa, voi khởi tâm cung kính. Do công đức 

kính  áo  Cà  sa,  nên  lúc  mạng  chung  voi  được  sinh  lên  cõi  trời  Đao-lợi,  trải  qua  chín  mươi  mốt 

kiếp thọ hưởng mọi điều vui thích ». 

Tại sao ? 

Bởi tương tự như nhau. Hình tượng của chư Phật cũng như thế, vì tương tợ như Phật thật. Người 

cung kính tượng Phật cảm được tôn quí vinh hoa, sinh về cõi trời, sinh về cõi trời hay Tịnh độ. 

Cho nên trong kinh Phật Danh nói: “Có Phật Lô Xá Na kính hình tượng Phật”. 

Phật Lô Xá Na còn tự mình kính hình tượng Phật, huống gì kẻ phàm phu lại không tôn kính hay 

sao? 

Kinh Hoa Nghiêm còn nói: “Niệm Phật tam-muội sẽ thấy Phật, sau khi mạng chung sinh ở trước 

Phật. Do đó, khi người kia sắp lâm chung, khuyên bảo họ niệm Phật, dạy họ tôn trí tượng Phật để 

chiêm ngưỡng cung kính”. 

Thế nên biết, trong kinh Hoa Nghiêm còn bảo cung kính hình tượng Phật, tại sao phái Tam Giai 

lại nạn rằng: Tất cả hình tượng là gỗ đất, nên đem thức ăn đến không ăn được. Tất cả trâu lừa là 

Phật thật, nên đem thức ăn đến liền dùng được. Tất cả hình tượng là gỗ đất, nên cúng dường y 

phục không mặc được? 

Tất cả chúng sinh là Phật thật, thế thì côn trùng được y phục làm sao mặc? 

Nếu tất cả chúng sinh là Phật thật thì không nên tổn hại. Trong một năm lại tổn hại chúng sinh vô 

số. Tội lỗi giết hại Phật làm sao trừ được? 

Nếu tất cả chúng sinh là Phật thật, nên đặt để ở chỗ sang trọng. Thân mình đã ở nơi phòng nhà tốt 

đẹp, còn Phật ở nơi xấu, lẽ nào lại bình đẳng? 

* 

Hỏi:  Người theo pháp Tam Giai niệm danh hiệu Bồ-tát Địa Tạng được bao nhiêu công đức, có 

 giống như niệm Phật A Di Đà không?  

Đáp: Niệm Phật A Di Đàcông đức nhiều hơn niệm Bồ-tát Địa Tạng gấp trăm ngàn muôn lần. Do 

đâu biết được điều đó? 

Theo Phẩm Phổ Môn nói: “Có một người cúng đường chư Bồ-tát nhiều gấp sáu mươi hai ức lần 

số  Bồ-tát  nhiều  như  cát  sông  Hằng,  chẳng  bằng  một  thời  lễ  bái  cúng  dường  Bồ-tát  Quán  Thế 

Âm”. 

Kinh Thập Luân nói: “Một trăm kiếp niệm Bồ-tát Quán Thế Âm, chẳng bằng khoảng thời gian 

một bữa niệm danh hiệu Bồ-tát Địa tạng”. 

Tịnh độ Quần Nghi Luận nói: Một địa kiếp niệm danh hiệu Bồ-tát Địa Tạng, chẳng bằng niệm 

một tiếng Phật A Di Đà ”. 

Tại sao như thế? 


22 

Vì Phật là Pháp Vương, Bồ-tát chỉ là bề tôi. Như vua khi đi ra, đại thần ắt tùy tùng, lớn có thể 

thâu nhiếp nhỏ. Phật là bậc giác ngộ trọn vẹn, đạo quả viên mãn vượt qua mọi địa vị. Cho nên 

người xưng niệm Ngài được công đức nhiều nhất, vượt hơn Bồ-tát Địa Tạng gấp mấy trăm ngàn 

muôn lần. Bồ-tát chưa thuộc về địa vị Phật, đạo quả chưa viên mãn nên công đức còn ít. 

* 

Hỏi:  Niệm Phật là Nhất thừa, tại sao phái Tam Giai chẳng phải là Nhất thừa?  

Đáp: Vì nếu là Nhất  Giai thì có thể cho là  Nhất thừa, đã là  Tam  Giai đâu thành ý nghĩa Nhất 

thừa. Vả lại, theo kinh Pháp Hoa nói: 

 “Trong cõi Phật mười phương,  

 Chỉ có pháp Nhất thừa.  

 Không hai cũng không ba,  

 Trừ Phật phương tiện nói”.  

Nói  “không  hai”,  nếu  nhìn  về  Bồ-tát  thì  không  có  Duyên  giác.  Nói  “không  ba”  là  nếu  nhìn  về 

Duyên giác thì không có Thanh văn. 

Lại nói “không hai”, nếu nhìn về Phật mà nói tức là Nhất thừa, không có Thanh văn, Duyên giác. 

Tại sao? Vì quả vị cùng tột của Nhị thừa là Sơ địa của Đại thừa, cho nên nói “không hai”. 

Nói “không ba” tức không có Bồ-tát thừa, vì nhân quả của Thập Địa chưa cùng tột, cho nên bảo 

rằng không có ba thừa. 

Theo kinh Pháp Hoa nói: 

 “Chỉ có một Phật thừa,  

 Phương tiện nên nói hai.  

 Nay nói thật với ông,  

 Ông được chẳng phải diệt.  

 Vì Nhất thiết trí Phật 

 Nên phát đại tinh tấn”.  

Thế nên biết, Phật là bậc giác ngộ trọn vẹn, đạo quả viên mãn, là tối thượng thừa, là địa vị cứu 

cánh nên gọi là Nhất thừa. Các thừa khác thật ra không thể sánh kịp. Vì niệm Phật là pháp Nhất 

thừa nên Hòa thưọng Đại Hạnh lúc còn sống cũng có mấy người theo pháp Tam Giai, bỏ pháp ấy 

quy y với Hòa thượng mà niệm Phật. 

* 

 2. Hai là môn niệm Phật đối với niệm Di-lặc: 

Hỏi:  Niệm Phật A Di Đà so với niệm Bồ-tát Di-lặc công đức nhiều ít thế nào?  

Đáp: Niệm Phật A Di Đà công đức nhiều hơn niệm Bồ-tát Di-lặc gấp trăm ngàn muôn lần. 

Do đâu biết được điều đó? 

Theo trong kinh nói, Phật A Di Đàhiện là bậc giác ngộ trọn vẹn, đạo quả viên mãn, vượt qua mọi 

địa vị, người xưng niệm Ngài được công đức nhiều nhất. Bồ-tát Di-lặc hiện còn trong địa vị Bồ-

tát, chưa vượt qua các địa vị, đạo quả chưa viên mãn, cho nên người xưng niệm được công đức ít 

hơn. 

* 

Hỏi: Tại sao không niệm Di-lặc để sinh về cõi trời Đâu-suất, mà niệm Phật A-di-đà vãng sinh 

Tịnh độ? 

Đáp: Vì trời Đâu-suất chưa ra khỏi ba cõi, lúc quả báo cõi trời đã hết đọa vào Diêm-phù-đề, cho 

nên chẳng nguyện sinh về cõi trời. 

Nếu vãng sinh Tịnh độ thì ra khỏi ba cõi, dứt hẳn sáu đường, vừa sinh về cõi nước kia tiến thẳng 

tới Bồ-đề không còn đọa lạc. Thế nên, nguyện sinh về Tịnh độ. 

Vả lại, trời Đâu-suất thọ hưởng vui sướng trong thời gian ngắn. Còn ở cõi Phật A Di Đà vui vẻ 

hơn hết, nên gọi là Cực Lạc, được thọ hưởng niềm vui lâu dài, không hạn định thời gian. 


23 

Vì lý do đó, Cực Lạc hơn Đâu-suất gấp trăm ngàn muôn lần. Do đâu biết được điều đó? Trong 

kinh nói: 

– Một là thân tướng thù thắng: Cõi nước của Phật A Di Đà, chúng sinh được sinh về đủ ba mươi 

hai tướng tốt, còn người ở trời Đâu-suất không đủ tướng đó. 

– Hai là đồ chúng thù thắng: Đã sinh về Tịnh độ cùng làm bạn lữ với chư Bồ-tát, thọ thân nam tử 

không có tướng nữ nhân. Trời Đâu-suất nam nữ lẫn lộn, chẳng đồng với Bồ-tát. 

– Ba là thọ mạng thù thắng: Ở cõi trời Đâu-suất sống lâu bốn ngàn năm thì đọa trở lại Diêm-phù-

đề. Cõi Phật A Di Đà, chư Bồ-tát đều có sáu thứ thần thông. Ở trời Đâu-suất, con người không có 

thần thông. 

– Bốn là quả báo thù thắng: Ở cõi nước Phật A Di Đà mọi y phục, ẩm thực, hoa hương, anh lạc, 

tất cả vật dụng của chúng sinh tự nhiên hóa thành không cần làm ra, thọ dụng lâu dài, không bao 

giờ hết. Cõi trời Đâu-suất phải làm mới thành, dù có y phục tự nhiên cũng không được lâu dài. 

Sau bốn ngàn năm, khi sắp mạng chung có năm tướng suy hao: 

1. Hoa trên đầu héo. 

2. Nơi nách ra mồ hôi. 

3. Đứng ngồi bất định. 

4. Khí lực suy yếu, chư Thiên không còn thân thiện. 

5. Thân tâm nhiều xao động. 

Thế nên, cõi nước Cực lạc thù thắng hơn cõi trời Đâu-suất gấp trăm ngàn muôn lần. 

* 

Hỏi:  Sau này, lúc ngài Di-lặc hạ sinh thuyết pháp ba hội, độ các chúng sinh được quả A-

 la-hán.  Như  thế  tại  sao  không  nguyện  cầu  sinh  cõi  trời  Đâu-suất  lại  nguyện  về  cõi  Phật A  Di 

 Đà?  

Đáp: Ngài Di-lặc chưa hạ sinh nên không thể đợi được. Do đâu biết được điều đó? 

Trong kinh nói: “Sau khi Phật thích-ca Mâu-ni vào Niết-bàn, trải qua năm mươi sáu ức bảy ngàn 

vạn năm, ngài Di-lặc mới xuất hiện. Khi con người sống lâu tám mươi bốn ngàn tuổi, Bồ-tát Di-

lặc mới ra đời”. 

Theo  Pháp  Vương  Bổn  Ký,  từ  khi  Phật  Thích-ca  nhập  Niết-bàn  đến  nay  mới  có  hơn  một  ngàn 

bảy  trăm  năm,  hoàn  toàn  chưa  dự  định  được,  còn  xa  diệu  vợi  không  thể  chờ  đợi.  Chúng  sinh 

mạng ngắn, e rằng trong biển khổ nhiều kiếp chịu tai ương, không được gặp ngài Di-lặc. Chỉ có 

Phật A Di Đàđang thuyết pháp ở thế giới Cực lạc, hóa độ mọi chúng sinh. Người nương về Tây 

Phương sớm chứng đạo quả hơn Đâu suất của ngài Di-lặc gấp trăm ngàn muôn lần. 

Giả sử ngài Di-lặc trong ba hội, thuyết pháp hóa độ mọi người được A-la-hán nhưng quả cùng tột 

của Tiểu thừa nếui so với Đại thừa mới đến Sơ địa. Nếu phải chờ đợi thời gian  dài như thế thì 

muôn ngàn chúng sinh chẳng được gặp Phật Di-lặc. 

Niệm  Phật  A  Di  Đà  cầu  sinh  Tịnh  độ,  tức  là  Bồ-tát  Bát  Địa  trở  lên.  Mau  một  niệm  đến  mười 

niệm, chậm  một ngày  đến bảy  ngày  xưng  niệm Phật A  Di  Đàliền  vãng sinh Tịnh độ, thật hơn 

niệm danh hiệu ngày Di-lặc gấp trăm ngàn muôn lần. 

Vả lại, lúc Phật bổn sư Thích-ca nói kinh Di Đà, Bồ-tát Di-lặc cũng ở trong pháp hội ấy. trong 

kinh  nói  Bồ-tát  A-dật-đa  chính  là  Ngài.  Bồ-tát  Di-lặc  còn  niệm  Phật  A  Di  Đà,  huống  chi  các 

chúng sinh đời vi lai lẽ nào lại không niệm Phật? 

Hòa  thượng  Đại  Hạnh  khi  còn  sống,  có  mấy  người  niệm  danh  hiệu  Di-lặc  hồi  tâm  trở  lại  theo 

Ngài niệm Phật A Di Đà. 

Hơn  nữa,  pháp  môn  niệm  Phật  theo  lời  dạy  trong  kinh,  sau  này  trong  thời  mạt  pháp,  lúc  giáo 

pháp đều diệt hết chỉ còn chánh pháp niệm Phật này tồn tại một trăm năm giáo hóa chúng sinh. 

Vì thế nên biết, pháp niệm Phật chẳng thể nghĩ bàn. 

* 


24 

 3. Ba là niệm Phật đối với tọa thiền: 

Hỏi:  Niệm Phật  A Di Đà  sao bằng tọa thiền, xét tâm Quán vô sinh?  

Đáp: Niệm Phật A Di Đà vãng sinh Tịnh độ, mau thành tựu quả Phật hơn môn quán Vô sinh gấp 

trăm ngàn muôn lần. Do đâu biết được điều đó? 

Theo kinh Duy Ma nói: “Ví như trong hư không tạo lập nhà cửa, rốt cuộc không thể thành; xây 

dựng ở trên mặt đất tùy ý vô ngại”. 

Quán tâm  Vô sinh cũng như thế. Tại sao? Vô sinh tức là  vô tướng. Vô tướng tức là hư không, 

cho nên khó thành tựu. 

Pháp niệm Phật Sự-Lý song tu, giống như ở  trên mặt đất xây dựng  nhà cửa nên dễ thành.  Như 

người nghèo thiếu thốn tiền của mà học theo vương gia tạo lập vương phủ, tuy có được một số 

cây gỗ nhưng đến chết rốt cuộc cũng chẳng thể thành. Về sau cây gỗ mục, uổng phí công trình 

nhưng không có sự thành tựu. Quán vô sinh cũng như thế, vì pháp tài công đức chẳng thành tựu, 

uổng dụng công phu nhưng không có lợi ích. 

Pháp  môn  niệm  Phật  không  như  thế,  bởi  niệm  một  tiếng  Phật  diệt  trừ  tội  nặng  của  sự  sinh  tử 

trong  tám  mươi  ức  kiếp,  lại  được  công  đức  vi  diệu  trong  tám  mươi  ức  kiếp,  như  nhà  giàu  xây 

dựng dinh phủ liền thành tựu. 

Cho nên, kinh Quán Vô Lượng Thọ nói, do nguyện lực xa xưa của đức Như Lai ấy, nên có người 

nghĩ nhớ về Ngài tất được thành tựu, không đồng với Quán vô sinh. Tại sao? 

Trong kinh Pháp Hoa cũng nói: “Phật Đại Thông Trí Thắng ngồi nơi đạo tràng mười kiếp, Phật 

Pháp không hiện ra, không thành Phật đạo”. 

Không hiện ra tức là Vô sinh, đã là mười kiếp không được thành Phật thì nên biết là thành Phật 

chậm. 

Còn như niệm Phật, chậm là bảy ngày, nhanh một ngày, mau chóng vãng sinh Tịnh độ, tức là Bồ-

tát Bát Địa trở lên. Tại sao? Vì nương nơi nguyện lực của Phật. 

* 

Hỏi:  Công đức Quán tâm so với công đức niệm Phật nhiều ít thế  nào?  

Đáp: Công đức Quán tâm so với công đức niệm Phật ít hơn trăm ngàn muôn lần. Do đâu biết 

được điều đó? 

Theo kinh Quán Vô Lượng Thọ nói: “Niệm Phật một tiếng diệt trừ tội nặng của sự sinh tử trong 

tám mươi ức kiếp, được công đức vi diệu trong tám mươi ức kiếp”. 

Một lần Quán tâm chưa biết diệt trừ bao nhiêu tội lỗi, được bao nhiêu công đức. Không nói diệt 

bao nhiêu ức tội lỗi trong sinh tử, không nói địa ngục đều tiêu diệt, vãng sinh Tịnh độ, thế nên 

biết, công đức của Quán tâm ít hơn công đức niệm Phật trăm ngàn muôn lần. 

* 

Hỏi:  Niệm  Phật  vãng  sinh  được  quả  báo  gì?  Quán  vô  sinh  thành  tựu  quả  báo  gì?  Hai 

 pháp ấy loại nào hơn?  

Đáp: Niệm Phật vãng sinh được ba mươi hai tuớng tốt, đủ sáu thứ thần thông, sống mãi không 

chết, vượt qua ba cõi, thẳng tiến thành Phật, không còn đọa lạc. Thánh chúng Bồ-tát cùng làm 

bạn lữ, Phật A-di-đà tự thân thuyết pháp. 

Còn Quán vô sinh khi được thành tựu, sinh lên cõi trời Trường Thọ, trải qua tám muôn Đại kiếp 

lại đọa vào đường ác. 

Trong pháp Quán vô sinh, muôn người thành tựu không được một, vì không hợp thời. Giả sử có 

được thành tựu, sinh lên trời Trường Thọ vẫn không ra khỏi ba cõi. 

Nói một cách xác thực, cõi Tịnh độ thù thắng gấp trăm ngàn muôn lần cõi trời Trường Thọ. 

* 

Hỏi:  Theo  pháp  Quán  vô  sinh,  chỉ  dạy  quán  xét  tâm,  tâm  ấy  là  xanh,  hay  là  vàng,  đỏ, 

 trắng? Người quán xét có thành tựu hay không thành tựu. 


25 

Đáp: Quán  tâm  Vô  sinh  chẳng  phải  xanh,  vàng,  đỏ,  trắng,  chẳng  phải  không  nói  là  thành  hay 

không thành. Vì tâm không tướng mạo nên không có thành tựu, uổng phí công phu, luống nhọc 

nào có ích gì! 

 Vấn nạn: Nếu lúc quán xét tâm được thành Phật thì khi nhìn áo liền được ấm, nhìn thức ăn nên 

được no, nhìn vàng nên được vật quí, vậy quán xét tâm cũng được đạo chứ? 

Nhìn áo mà không mặc ắt chẳng hết lạnh, khi quán xét tâm cũng không được tạo quả. Theo kinh 

Tượng Pháp Quyết Nghi nói: “Tọa thiền không phải là pháp thích hợp trong thời mạt pháp”. Tại 

sao? 

Kinh ấy nói rằng: “Sau khi Phật diệt độ, năm trăm năm trong thời chánh pháp thì trì giới kiên cố, 

một ngàn năm trong thời tượng pháp thì thiền định kiên cố, mười ngàn năm trong thời mạt pháp 

thì môn niệm Phật được kiên cố”. 

Theo Pháp Vương Bổn Ký nói rằng: “Vào thời  mạt pháp, hơn hai  ngàn năm về sau là thời của 

pháp niệm Phật, không phải là thời gian Tham thiền”. 

Cho  nên  Hòa  thượng  Đại  Hạnh  lúc  còn  sống,  có  mấy  người  học  thiền  theo  thọ  giáo  với  Hòa 

thượng hồi tâm niệm Phật rất nhiều. 

* 

 4. Bốn là môn niệm Phật đối với giảng thuyết: 

Hỏi:  Công đức niệm Phật  A Di Đà so với công đức nghe kinh nhiều ít thế nào?  

Đáp: Công đức niệm Phật nhiều hơn công đức nghe kinh gấp trăm ngàn muôn lần. Do đâu mà 

biết được? 

Kinh Quán Vô Lượng Thọ nói: “Người Hạ phẩm Thượng sinh làm  mọi điều ác, do tạo việc ác 

nên lúc sắp mạng chung lửa dữ nơi địa ngục nhất thời đều hiện đến. Khi ấy, gặp được bậc thiện 

tri thức vì họ giảng nói về mười hai bộ kinh. Người ấy nghe rồi diệt trừ những tội lỗi trong ngàn 

kiếp”. 

Nghe  kinh  công  đức  ít  nên  địa  ngục  vẫn  chưa  tiêu  diệt,  được  người  trí  dạy  niệm  Phật  A  Di 

Đàmười câu thì tiêu diệt tội nặng của sự sinh tử trong tám mươi ức kiêp. 

* 

Hỏi:  Công đức đọc kinh so với công đức niệm Phật nhiều ít thế nào?  

Đáp: Công đức đọc kinh cũng ít hơn công đức niệm Phật. Hòa thượng Đại Hạnh nói: “Không 

niệm Phật tu hành mà đọc kinh, ví như uống thuốc. Đọc toa thuốc bệnh khó giải trừ, uống thuốc 

bệnh dễ hết. 

Vì vậy, công đức đọc kinh ít hơn công đức niệm Phật. Niệm Phật chính là tu đạo nên công đức 

rất nhiều. 

* 

Hỏi:  Công đức giảng kinh so với công đức niệm Phật nhiều ít thế nào?  

Đáp: Công đức giảng kinh cũng ít hơn công đức niệm Phật gấp trăm ngàn lần. Giảng kinh giống 

như đếm tiền, niệm Phật cũng như dùng tiền. Đếm tiền tuy nhiều nhưng không hết nghèo khổ. Ở 

đây không nói diệt trừ tội lỗi, không nói được công đức. 

Dùng tiền tuy không nhiều nhưng có thể cứu giúp thân mình. Thế nên biết, công đức niệm Phật 

vô lượng, công đức giảng kinh ít hơn công đức niệm Phật gấp trăm ngàn muôn lần. 

Vả lại, giảng kinh giống như đá mài dao, tuy được ít phần lợi nhưng đều do người khác hết, tự 

mình hao tổn rất nhiều, vì nhận sự lễ bái cúng dường, tổn hao quả báo rất lớn. Cho nên Luận nói: 

“Ví như người bần cùng, ngày đêm đếm tiền cho người khác mà tự mình không có nửa đồng xu. 

Học rộng nghe nhiều cũng như vậy”. 

Thế nên biết, công đức giảng kinh cũng ít hơn công đức niệm Phật trăm ngàn muôn lần. Do đâu 

biết được điều đó? 


26 

Như Luận Duy Thức phần nhiều phá chấp ngã. Người giảng luận, miệng tuy nói pháp nhưng tâm 

chấp ngã nhiều. Không sinh khởi cái ta, trong muôn người không có một. 

Kinh Pháp Hoa nói: 

 “Ngã mạn tự khoe cao 

 Dua nịnh tâm không thật 

 Trong muôn ngàn ức kiếp 

 Chẳng nghe danh hiệu Phật 

 Cũng không nghe chánh pháp 

 Người như thế khó độ”.  

Do  đó,  việc  giảng  luận  chẳng  bằng  niệm  Phật  trăm  ngàn  muôn  lần.  Khi  xưa  có  Pháp  sư  Hoài 

Cảm, Pháp sư Trí Nhân, Pháp sư Uẩn đều bỏ giảng luận trở về niệm Phật. 

* 

 5. Năm là môn niệm Phật đối với giới luật: 

Hỏi:  Công đức niệm Phật so với công đức giữ hai trăm năm mươi giới, năm trăm giới nhiều ít 

 thế nào?  

Đáp: Công đức niệm Phật nhiều hơn công đức trì giới gấp trăm ngàn muôn lần. Do đâu biết được 

điều đó? 

Theo kinh nói trì giới chứng quả nhỏ, mới đến Sơ-địa. Còn theo kinh A Di Đà, nếu một ngày đến 

bảy ngày niệm Phật A Di Đà vãng sinh Tịnh độ, tức là Bồ-Tát Bát Địa trở lên. Cho nên kinh nói, 

những chúng sinh về Cưc Lạc đều là bậc Bất thối chuyển.Vì thế nên biết, công đức Niệm Phật 

nhiều hơn công đức trì giới gấp trăm ngàn muôn lần. 

Hơn nữa, theo trong kinh nói: “ Hiện nay không phải thời kỳ trì giới mà là thời kỳ niệm Phật”. 

Do đâu biết được điều đó? 

Theo Kinh Tượng Pháp Quyết nghi nói: “Sau khi Phật Thích-ca diệt độ, năm trăm năm trong thời 

chánh pháp,trì giới được kiên cố. Một ngàn năm thời tượng pháp, tọa thiền được kiên cố. Mười 

vạn năm thời mạt pháp, niệm Phật được kiên cố”. 

Theo Thích-ca Bi Văn, từ khi Phật nhập Niết-bàn đến nay đã hơn một ngàn bảy trăm năm, vào 

thời mạt pháp đã hơn hai  ngàn năm. Thế nên biết, hiện nay là thời kỳ niệm Phật, không phải là 

thời kỳ trì giới. Dù có người trì giới nhưng chỉ theo văn giới kinh để được danh dự và lợi dưỡng, 

chết được sinh lên cõi trời, không chứng đắc quả A-la-hán. Tuy được sinh lên cõi trời, nhưng vẫn 

không ra khỏi ba cõi. 

Về mặt người trì giới, trong muôn người cũng không có một người đầy đủ giới hạnh. Tại sao? Vì 

giới  vi  tế,  còn  người  thô  tháo,  số  lượng  nhiều  khó  giữ  gìn.  Nếu  so  với  môn  niệm  Phật  thì  số 

lượng ít, dễ thực hành, được nhiều công đức. 

* 

Hỏi:  Niệm Phật được lợi ích so với trì giới hơn kém thế nào?  

Đáp: Niệm Phật được lợi ích không có hao tổn, trì giới hao tổn nhiều mà lợi ích ít. Do đâu biết 

được điều đó? 

Theo kinh Mục Liên Vấn, phá thiên giới đầu tiên đọa vào địa ngục trải qua chín trăm mười lăm 

câu chi sáu trăm vạn năm. 

Theo văn trong giới, có năm thiên bảy tụ. Y cứ vào sự so sánh, thiên thứ nhất nặng gấp bội thiên 

thứ hai; thiên thứ hai nặng gấp bội thiên thứ ba; thiên thứ ba nặng gấp bội so với thiên thứ tư; 

thiên thứ tư nặng gấp bội so với thiên thứ năm. Thiên thứ năm nhẹ nhất là phạm Đột kiết la, đọa 

vào địa ngục chín trăm vạn năm, một đêm không sám hối thì bỏ mất lợi ích của mình. 

Căn cứ vào tội phá giới vô lượng vô biên, trì giới trong muôn người chỉ có một, nên biết hao tổn 

nhiều lợi ích ít. Niệm Phật một tiếng trừ diệt tội nặng của sự sinh tử trong tám mươi ức kiếp. Thế 

nên, có tội phá giới mà niệm Phật A Di Đà , tội lỗi được tiêu diệt. 


27 

Do đâu biết được điều đó? 

Theo  kinh  Quán  Vô  Lượng  Thọ,  chương  Hạ  phẩm  Trung  sinh  nói:  “Hoặc  có  chúng  sinh  hủy 

phạm năm giới, tám giới hoặc giới Cụ túc, người ngu như thế nên đọa vào địa ngục trải qua nhiều 

kiếp chịu khổ vô cùng. Lúc sắp mạng chung, họ gặp thiện tri thức nói về oai đức Thập lực của 

Phật A Di Đà, tán thán ánh sáng và thần lực của đức Phật, rồi dạy bảo họ niệm Phật. Người kia 

nghe rồi diệt trừ tội nặng của  sự sinh tử trong tám  mươi ức  kiếp,  vãng sinh Tịnh độ”. Thế nên 

biết, tội phá giới cũng được tiêu diệt. 

Hơn nữa, trong Tịnh độ Quần Nghi Luận còn nói: “Pháp Niệm Phật làm cho người phá giới được 

hộ trì, người lạc đường được lối đi, người đui mù được mắt sáng”. Thế nên biết, niệm Phật thuần 

lợi ích không có hao tổn. Trước kia, có Luật sư ở Bắc Đô dừng việc chuyên về giới luật, hồi tâm 

niệm Phật vãng sinh thế giới Cực lạc Tây Phương. 

Theo kinh Quán Vô Lượng Thọ, hạng người dự vào ba phẩm Trung, giữ gìn giới luật trọn vẹn thì 

được sinh về. Do vậy, ở đây Luật sư niệm Phật được vãng sinh Tịnh độ. Thế nên biết, giữ giới 

khổ hạnh không thể sánh bằng niệm Phật. 

* 

 6. Sáu là môn niệm Phật đối với Lục độ: 

Hỏi:  Công đức niệm Phật so với Sáu pháp Ba-la-mật nhiều ít thế nào?  

Đáp: Công đức niệm Phật nhiều hơn công đức Sáu pháp Ba-la-mật gấp trăm ngàn muôn lần. 

Do đâu biết được điều đó? 

Theo kinh Duy Ma nói: “Niệm định bao hàm tất cả pháp”. Người tự cầu sinh Tịnh độ đều được 

vãng sinh, tất cả không cần hỏi đến. 

* 

Hỏi:  Có người lại nghi niệm Phật giống như đánh trống bằng miệng, làm sao giải thích?  

Đáp: Niệm Phật cũng giống như đánh trống bằng miệng. Tại sao? 

Do miệng niệm, tâm ghi nhớ mới được thành tựu. Nếu không có tâm và miệng không sao thành 

tựu. Niệm Phật cũng như thế, tâm tin miệng niệm mới sinh Tịnh độ, mau chứng đắc đạo Giác 

ngộ Vô thượng. Nếu không có tâm và miệng, không do đâu mà vãng sinh. Cho nên niệm Phật 

cũng giống như đánh trống bằng miệng. 

* 

Hỏi:  Tại sao không niệm Bổn sư Thích-ca mà chỉ niệm Phật A-di-đà?  

Đáp: Niệm Phật A-di-đà là do đức Bổn sư dạy bảo. Song, khi mới hiểu tu, giống như việc sau 

khi đã sinh được con rồi, cha mẹ bèn giao cho thầy dạy bảo mới thành tựu học vấn, như thế đều 

là do thầy an lập. Phật A Di Đà cũng vậy. Phật Thích-ca nói kinh, ân cần khuyên bảo niệm Phật 

A Di Đà để vãng sinh Tịnh độ, sớm chứng Bồ-đề. 

Đức Bổn sư cho rằng xưng danh hiệu niệm Phật là việc khó. Ngài nói: “Ta thực hành pháp niệm 

Phật A Di Đà này là điều khó, nên được đạo Giác ngộ Vô thượng”. 

Bổn sư Thích-ca cũng tự niệm Phật. Ngài khuyên chúng ta, tất cả chúng sinh, nếu có thể xưng 

niệm đức Phật A Di Đà nhất định vãng sinh Tịnh độ, mau chứng Bồ đề. 

Đây là việc rất khó, hiếm có. Vì thế nên đức Bổn sư dạy niệm Phật A Di Đà. 

Vả  lại,  niệm  Phật  cũng  giống  như  cha  mẹ  có  nhiều  con  đang  ở  nơi  nghèo  thiếu,  muốn  mang 

chúng đến chỗ sung túc rồi mới nuôi dưỡng được, không thể bị đói mà chết. Phật Bổn sư Thích-

ca  cũng  vậy,  vì  cõi  Ta-bà  trược  ác  không  thể  ở  lâu,  sợ  e  trầm  luân  vào  địa  ngục  nên  đem  các 

chúng sinh đồng về Tịnh độ, thọ hưởng mọi điều vui thích, chẳng bị trầm luân. Thế nên, chỉ dạy 

bảo nhớ niệm Phật A Di Đà không niệm Bổn sư. 

Chẳng  những  Phật  Thích-ca  do  niệm  Phật  nên  thành  Phật,  mà  chư  Phật  trong  ba  đời  mười 

phương đều do niệm Phật tam-muội vì thế nên thành Phật. Do đó, kinh Nguyệt Đăng Tam Muội 


28 

nói: “Tất cả chư Phật quá khứ, vị lai và hiện tại trong mười phương ba đời đều học pháp niệm 

Phật, mau chóng chứng đắc đạo Giác ngộ Vô thượng”. 

Thế nên biết, chư Phật trong ba đời đều do niệm Phật được thành Phật. 

* 

Hỏi:  Tại sao không niệm chư Phật trong mười phương mà chỉ niệm Phật  A Di Đà. 

Đáp: Hiện tại chư Phật trong mười phương, Phật A Di Đà là thù thắng nhất, tôn quí nhất, từ bi 

nhất. Vả lại, trong chư Phật khắp mười phương, Phật A Di Đà kết duyên với chúng sinh sâu nhất. 

Hiện tại trong các đức Phật ở mười phương, nguyện lực của Phật A Di Đà nhiếp thọ chúng sinh 

nhiều nhất. Trong các cõi Tịnh độ của chư Phật khắp mười phương, Tịnh độ của Phật A Di Đà là 

tốt nhất, nên được bà Vi Đề Hy tuyển chọn. 

Hơn  nữa,  trong  các  Tịnh  độ  kắp  mười  phương,  Tịnh  độ  của  Phật  A  Di  Đà  là  gần  nhất.  Trong 

những danh hiệu của chư Phật mười phương, niệm danh hiệu Phật A Di Đà là công đức nhiều 

nhất. Thế nên, chuyên niệm Phật A Di Đà không niệm Phật nào khác. 

* 

Hỏi: Tại  sao niệm Phật chỉ là một pháp lại có thể thâu nhiếp mọi môn khác?  

Đáp: Niệm Phật tuy là một pháp nhưng quyết định có thể thâu nhiếp các môn khác. Do đâu biết 

được điều đó? 

Nay nêu ví dụ để giải thích. Niệm Phật giống như Bảo Châu Như Ý, tuy là một hạt châu nhưng 

có thể thâu nhiếp tất cả bảo vật. Thế nên, trong kinh Pháp Hoa nói: “Long nữ vì dâng bửu châu 

mau chóng được thành Phật”. 

Tuy là một pháp mà tăng trưởng tất cả công đức, cảm được vãng sinh Tịnh độ, mau chứng đắc 

đạo Giác ngộ Vô thượng. Một pháp bao hàm tất cả pháp, nên kinh Duy Ma nói: “Niệm định là 

tổng trì, bao hàm tất cả pháp”. Thế nên, trong một pháp mà chứa đựng các pháp. 



4Tam Giai : Là tông phái Phật giáo, do ngài Tín hạnh (540-594) đời Tùy sáng lập, đến giữa đời 

Đường bị đình chỉ. Tín Hạnh tự xưng là Bồ-tát Nhất thừa, đề xướng Phật giáo ở giai đoạn thứ ba, 

phế bỏ giới Cụ túc, cường điệu khổ hạnh, nhẫn nhực, làm việc lao nhọc, đồng thời dùng phương 

pháp khuất thực để sống, một ngày ăn một bữa. Phản đối sùng bái hình tượng mà chỉ lễ bái tháp. 

Cho rằng tất cả chúng sinh đều là Phật thật, nên trên đường gặp nam nữ đều lễ bái. Dốc lòng đề 

xướng bố thí. 

Sau khi chết để thi thể ở rừng núi cho chim thú ăn, gọi là dùng thân bố thí. Phản đối pháp niệm 

Phật  tam-muội  của  tông  Tịnh  độ,  chủ  trương  không  niệm  Phật  A-di-đà,  chỉ  niệm  Bồ-tát  Địa 

Tạng. 

Những tông chỉ này rất trái ngược với lý luận và sự hành trì trong giới Phật giáo đương thời, do 

đó không ngừng bị đả kích, cuối cùng đi đến chỗ chấm dứt. 

Tông này đem giáo lý đức Phật xét về thời, xứ, cơ (chỉ cho người) mà phân ra làm ba giai đoạn : 

*  Thứ nhất là thời kỳ chánh pháp : 

«Xứ» là nước Phật. 

«Cơ» chỉ có Phật, Bồ-tát. 

Phương pháp tu trì là Nhất thừa. 

*  Giai đoạn thứ hai là thời kỳ tượng pháp : 

«Xứ» là các thế giới xấu, ác, ngũ trược. 

«Cơ» là phàm, Thánh lẫn lộn. 

Lưu hành Đại, Tiểu thừa (Ba thừa). 

*  Giai đoạn thứ ba là thời kỳ mạt pháp : 


29 

« Xứ » là các thế giới xấu, ác trược, nhưng con người đều hiểu và làm theo tà vạy. 

Ngài  Tín  Hạnh  cho  rằng  đương  thời  đã  tiến  vào  thời  kỳ  mạt  pháp  trong  giai  đoạn  thứ  ba,  con 

người thật khó thực hành được như hai thời kỳ trên. 



11. MÔN NIỆM PHẬT RA KHỎI BA CÕI 

Hỏi:  Tịnh độ là ra khỏi ba cõi hay còn trong ba cõi?  

Đáp: Tịnh độ là nhất định ra khỏi ba cõi, không còn ở trong ba cõi. Đã nói ba cõi, vậy ba cõi đó 

là những gì 

Một là cõi Dục: Từ Diêm-phù-đề này lên đến sáu cõi trời, đều gọi là cõi Dục. 

Hai là cõi Sắc: Từ sáu cõi trời ấy lên đến Phạm Chúng Thiên … mười tám cõi trời này đều gọi là 

cõi Sắc. 

Ba là cõi Vô Sắc: Lại có bốn cõi trời Không Vô Biên Xứ cho đến Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ, 

đều gọi là cõi Vô Sắc. 

Lại nữa, ba cõi trời trở lên Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ có hai mươi tám cõi trời, trở xuống tức 

là  địa  ngục  Vô  gián.  Loài  người  ở  khoảng  giữa  giống  như  trong  lao  ngục,  cho  nên  trong  kinh 

Pháp Hoa nói: “Ba cõi không an, giống như là lửa, thường có những nỗi lo sinh già bệnh chết, 

những ngọn lửa như thế cháy hừng hực không ngừng”. 

Vì thế, bà Vi Đề Hy chán nản thế giới Ta-bà có năm thứ trược ác này. Năm thứ ấy là những gì? 

1.     Kiếp truợc: Nghĩa là kiếp bệnh dịch, đói kém, đao binh. 

2.     Phiền não trược: Tất cả chúng sinh có nhiều phiền não. 

3.     Mạng trược: Thọ mạng ngắn ngủi. 

4.     Kiến trược: Chê bai, không tin chánh pháp. 

5.     Chúng sinh truợc: Con người không có đức hạnh. 

Lại có địa ngục, ngạ quỷ, súc sinh, dẫy đầy những điều bất thiện. Thế nên, bảo phải chán nản Ta-

bà, ưa thích thế giới Cực lạc Tây Phương. 

Kinh Pháp Hoa nói: 

 “Hay ở ngục tam giới 

 Cứu chúng sinh ra khỏi 

 Bậc tôn quí trí tuệ 

 Thương xót cho loài mê.  

 Hay mở cửa cam lộ 

 Độ tất cả chúng sinh”.  

Luận cũng nói: 

 “Vượt khỏi ngục Tam giới 

 Mắt như hoa sen xanh 

 Chúng Thanh văn vô số 

 Thế nên con cúi lễ”.  

Luận Vãng Sinh lại nói: 

 “Xem tướng thế giới kia 

 Thù thắng hơn ba cõi 

 Rốt ráo như hư không 

 Rộng lớn không bờ mé”.  

Trong Tịnh Độ Quần Nghi Luận cũng nói: 

“Tịnh độ theo chiều dọc vượt khỏi ba cõi; theo chiều ngang tuyệt dứt sáu đường; vừa được vãng 

sinh không còn đọa vào lao ngục nơi Tam giới, tiến thẳng tới đạo Giác ngộ Vô thượng”. 


30 

Thế nên biết, Tịnh độ của Phật A Di Đà nhất định lìa ba cõi, không còn ở trong Tam giới. Vì vậy 

pháp môn niệm Phật vượt ra ba cõi. 

Nếu  người  niệm  Phật  A  Di  Đà  muốn  mau  chóng  vãng  sinh  Tịnh  độ,  cần  phải  thành  tựu  ba 

nghiệp. 

– Một là tâm chỉ sâu. 

– Hai là miệng xưng niệm. 

– Ba là thân chỉ kính lễ. 

Chẳng luận tôn ti, già trẻ, lúc có người hay không có người, ngày đêm thường không bê trễ, gọi 

là thành tựu sự kính lễ. 

Chẳng bàn việc tốt xấu của người khác, chẳng xem họ tu hay  không tu. Miệng chỉ niệm Phật, 

mỗi tiếng không ngừng, gọi là thành tựu sự xưng niệm. 

Không rơi vào các phiền não tham sân, tranh đấu, đánh mắng, oán hận, tật đố, sát sinh, trộm cắp, 

tà dâm, nói dối. Đó là nhân đọa vào ba đường đen tối, không phù hợp với phép niệm Phật. 

Nên chỉ tin sâu niệm Phật, chẳng phân biệt là người tu hay kẻ tục, chẳng hỏi nam nữ, sang hèn, 

chẳng  luận  tội  nặng  hay  nhẹ,  chỉ  cần  có  lòng  tin  là  cội  gốc.  Nếu  người  thành  tựu  lòng  tin,  thì 

bệnh  gì  cũng  hết,  không  nhờ  vào  y  dược  thế  gian ;  muôn  điều  thiện  tự  thành,  không  nhờ  kinh 

giáo của thế gian ma mau chóng có thể thành tựu. Sự thành tựu muôn điều thiện ấy chẳng phải 

sức tu hành. 

Nếu căn cứ vào kinh văn, từ phàm phu đến bậc Sơ địa phải trải qua một A-tăng-kỳ kiếp. Nếu nhờ 

vào sức của Tam bảo thì không phải trải qua nhiều kiếp. 

Lại y theo kinh văn, nếu nghe nói về Phật A Di Đà cho đến chỉ có một tâm, một niệm hoan hỷ 

vui thích, chí tâm hồi hướng, liền được vãng sinh ở bậc Bất thối. 

Kinh  Pháp  Hoa  nói :  « Những  người  có  trí  do  ví  dụ  mà  được  hiểu ».  Trong  thế  gian  chỉ  có  mẹ 

mới hay làm cho con được an ổn. Trong xuất thế gian chỉ có chư Phật mới làm cho chúng sinh ra 

khỏi sự đau khổ nơi ba cõi, được vãng sinh Tịnh độ, thấy Phật nghe pháp. 

Lại theo kinh văn, đức Phật luôn có từ bi hỉ xả. Từ là ban cho niềm vui ; bi là giải thoát, sự cứu 

khổ. Không phân biệt là nỗi khổ trong địa ngục, ngạ quỷ, súc sinh hay trong loài người, nếu phân 

biệt thì không gọi là đại từ bi. Cũng như người mẹ đối với con dù có bao nhiêu gian khổ nhưng 

rốt cuộc cũng chẳng từ lao, không biết mệt mỏi, chỉ lấy niềm vui của con làm cội gốc. 

Chư Phật là bậc đại Thánh, đại bi, chẳng phân biệt oán thân, Tăng tục, nam nữ, đều bình đẳng 

cứu hộ. Cứu hộ những nỗi khổ gì ? 

Nỗi khổ ở địa ngục gấp trăm ngàn muôn lần ở thế gian, chư Phật còn cứu ngay, huống gì nỗi khổ 

của loài người rất bé nhỏ. Nếu chư Phật không cứu hộ tất trái ngược với kinh giáo rồi. 

Những nỗi khổ trong loài người, nếu biết phát tâm hối lỗi, thực hành những giới hạnh, làm các 

công đức, thì đau khổ nhanh chóng tiêu tan. Lòng tin vừa thành tựu, sự sinh tử liền thối thất, thì 

biết rõ không vào địa ngục nữa. 

Những  nỗi  khổ  sở  dĩ  không  tiêu  diệt  được,  tật  bệnh  sở  dĩ  không  được  lành  là  do  trong  muôn 

người  chẳng  có  một  người  có  lòng  tin,  dù  có  người  tin  cũng  không  quá  mười  ngày  hoặc  một 

tháng liền lui sụt trở lại. Họ chẳng xem kinh văn, thế nên chẳng biết nỗi khổ ở tương lai, vì vậy 

trong lòng còn do dự. Nỗi khổ ở hiện tại lại không được diệt trừ nên chúng sinh nên chúng sinh 

khởi sự chê bai. Nếu họ biết thực hành y theo kinh văn, nỗi khổ trong hiện tại nhất định diệt trừ, 

thống khổ trong vị lai ắt phải không còn. 

Hiện nay, người tu hành có những hành vi khác lạ hợp với triều đình, tuy cạo bỏ râu tóc, mặc áo 

cà sa nhưng không có giới hạnh. Trong thế gian, trên đến quốc vương dưới đến cha mẹ đều trở 

lại cung kính họ. Đó là sức của ai ? Đâu chẳng phải đều do sức Tam bảo. Chẳng luận sang hèn, 

nam nữ, ai nấy đều cúng duờng cơm áo để họ an nhàn thảnh thơi, không từ lao nhọc. Vì ý nghĩa 


31 

đó nên biết sức Tam bảo chỉ tin mới hiểu rõ, người không tin không sao hiểu nổi, chẳng khác gì 

như mù như điếc. 

Thế nên, người niệm Phật mỗi câu mỗi câu không dứt thì không bệnh gì chẳng lành, không tội 

nào  chẳng  diệt,  an  định  không  sợ  sệt  cũng  không  thối  chuyển.  Mỗi  ngày  mắt  tâm  tự  mở  sáng, 

càng thêm chuyên ý đều phù hợp với kinh giáo. Đi, đứng, ngồi, nằm tâm không tán loạn, cũng 

không mất oai nghi. Dù nghe các kinh luận đều tuơng ứng với tâm hạnh, càng thêm hoan hỷ, lần 

lượt dẫn dắt những người có lòng tin, như mẹ cứu con chẳng từ nam nhọc, mỏi mệt. 

Người không tin thà nên im miệng, cho đến chết cũng đừng nói, làm cho người khác sinh khởi sự 

chê bai. Vì điều ấy chẳng phải là che bai người mà là chê bai đước Phật. 

Ngay lúc nói kinh Di Đà, đức Phật Thích-ca vì tất cả chúng sinh nói về pháp khó hiểu. Nếu có 

người tin, chư Phật trong sáu phương đều biết. Đây là pháp rất khó tin, e chúng sinh về sau nghi 

ngờ phỉ báng cho nên các Ngài hiện tướng lưỡi để chứng minh, biểu thị kinh này nhất định không 

giả dối. 

Lại nghe gần đây, các hành giả đều phát sinh tâm nghi ngờ, lo sợ và có người phỉ báng. Vì lý do 

đó  nên  chư  Phật  biết  trước,  đinh  ninh  dặn  bảo  rằng  những  chúng  sinh  trong  thời  mạt  pháp  sẽ 

không tin. Nếu người  có lòng tin, tất cả chư  Phật đều hộ niệm. Tự  mình không  tin lời Phật, tự 

mình không khéo để được bậc Bất thối chuyển. Đây đều là lời nói trong kinh A-di-đà, nếu không 

làm theo ắt tự chướng ngại Thánh đạo. Kinh giáo kia đây đều là lời Phật nói, là giáo pháp tự tu 

hành, giáo pháp thiện thần hộ trợ, nếu sinh lòng tin sâu và tôn kính tu hành theo thì chư Phật hộ 

niệm. 

Giáo pháp bản nguyện của chư Phật, nay nếu nghe mà không tin, vào thẳng địa ngục không có 

ngày ra. Như thế không phải sai lầm hay sao ? 

Nếu thấy kinh này nên suy xét thật kỹ mới tương ứng với môn Niệm Phật. Chỉ quyết định tin sâu, 

chí thành không thối lui, niệm niệm không dừng, câu câu xưng danh hiệu Phật. Chẳng phân biệt 

Tăng tục, sang hèn, giàu nghèo, đẹp xấu, trai gái, có tội nặng hay nhẹ, chỉ cần thành tựu lòng tin 

là được. 

Nếu không tin chư Phật từ bi, dù các Ngài có thương xót chúng ta như cha mẹ thương con, nhưng 

cũng không thể cứu vớt, chẳng được vãng sinh. 

Chỉ cần thành tựu lòng tin chư Phật thường trụ bất diệt không thối chuyển. Tin đức Phật là bậc 

Đại  Thánh,  là  bậc  tối  thượng,  tối  thắng,  tối  đại  trong  tất  cả  Hiền  Thánh,  gọi  là  bậc  Thế  Tôn. 

Chẳng luận quá khứ, tương lai, hiện tại, có bao nhiêu chúng sinh, chẳng luận tâm lớn nhỏ, thiện 

ác bao nhiêu chư Phật đều biết rõ. Nếu có người tin Phật là bậc đại từ, đại bi hay cứu khổ chúng 

sinh thì dù những chúng sinh có nhiều tội ác nghiệp chướng, nhưng nếu biết phát tâm hối lỗi, các 

Ngài đều biết rõ liền đến cứu độ không sai lời. Như thế gọi là lòng đại từ bi. 

Ví tợ bà mẹ thấy con ở trong phân nhơ, đói lạnh đau khổ hoàn toàn chẳng rời bỏ, gọi là bà mẹ từ 

bi. Người ở đời không thể báo đáp hết ân đức của bà mẹ. Bà mẹ chỉ có lòng từ bé nhỏ, đối với 

con chẳng nệ khó nhọc, huống gì chư Phật là bậc đại từ bi gấp trăm ngàn muôn lần bà mẹ. Các 

Ngài không chỉ cứu tế nỗi khổ của thế gian mà còn hay cứu độ nỗi khổ lớn của sự sinh tử. Thế 

nên, ở đời nếu có người tin được, các Ngài liền cứu độ, chẳng phân biệt tội nặng hay nhẹ. Trong 

kinh Pháp Hoa, đức Phật nói : « Tất cả chúng sinh đều là con ta. Ta là cha. Các con nhiều kiếp bị 

mọi thứ khổ đau thiêu đốt, ta đều cứu vớt cho ra khỏi ba cõi ». 

Lại không phân biệt Tăng tục, nam nữ, sang hèn, giàu nghèo, già trẻ, đẹp xấu và tội nặng hay 

nhẹ. Vì lý do đó, nên chỉ nói về người có lòng tin, người biết hối lỗi, thành tịnh lòng tin sâu, niệm 

danh hiệu Phật không dứt. 

Kinh nói : « Tất cả chư Phật hộ niệm đều được bất thối chuyển ». Còn nói rằng : « Đây là pháp 

hiếm có khó tin ». 


32 

Chỉ cần lòng tin, không nói về người có tội lỗi hay không, cũng không nên nói người nữ không 

được vãng sinh, chỉ bàn về tín tâm. Nếu người thành tựu giới hạnh đều được vãng sinh. 

Thế nên, đâu phải là pháp khó tin, cũng đâu phải là pháp hiếm có. Thiện nam tử, thiện nữ nhân 

có thể tin không mê mờ thì chẳng phân biệt tội nặng hay nhẹ, bệnh tật đều lành, tội lỗi đều hết, 

bất  luận  xa  hay  gần,  chỉ  cần  có  lòng  tin,  nhanh  chóng  dứt  trừ  mọi  nghi  hoặc,  mau  chóng  biết 

niệm Phật. Việc này cũng giống như bà mẹ cứu giúp con, nên gọi là pháp hiếm có khó tin. 

Lúc nói kinh này, chư Phật nhiều như số cát sông Hằng ở sáu phương đều hiện tướng lưỡi rộng 

dài để chứng minh. Do đó biết rằng, chúng sinh đời quá khứ, hiện tại, vị lai khi nghe kinh này 

đều sinh tâm nghi ngờ chê bai, không tin Phật có năng lực như thế, nên nói đây là pháp hiếm có 

khó tin. 

Chư Phật nhiều như số cát sông Hằng, đều hiện tướng lưỡi rộng dài che khắp ba ngàn Đại thiên 

thế giới để chứng minh. Nếu người tin được, chẳng phân biệt kẻ oán người thân đều được cứu độ. 

Kinh Quán Vô Lượng Thọ nói: «Niệm một câu A Di Đà tiêu diệt tội nặng của sự sinh tử trong 

tám mươi ức kiếp». Kinh còn nói: «Tất cả chư Phật cùng hộ niệm». 

Chư phật từ bi, tâm bình đẳng, cứu độ khắp tất cả, chẳng phân biệt Tăng tục. Nếu người biết hối 

lỗi, phát nguyện hồi hướng, nhất định sẽ được các Ngài tiếp độ.  Như thế gọi là chư Phật bình 

đẳng cứu độ chúng sinh. 

Nếu niệm Phật thành tựu, không tội lỗi gì không tiêu diệt, không bệnh tật gì chẳng lành, không 

đau khổ gì chẳng hết, không ưu sầu nào chẳng tiêu tan lải còn trở thành hoan hỷ. 

Người sợ hãi vô thường, liền tự phân định thời khóa tu hành. Tinh tấn, nhẫn nhục được thành tựu 

thì giới hạnh không bị khuyết phạm, khi ngủ siêng năng cảnh sách chính mình, cũng không cảm 

thấy mỏi mệt. Nói ra lời gì y theo chánh pháp, khiến mọi người ưa nghe những hạnh mà mình 

thực  hành.  Cho  nên,  những  người  hiếu  thảo  đều  học  theo.  Tâm  ý  trong  sạch,  chí  hướng  cao 

thượng, tự tại vô ngại. Những điều như thế chẳng phải là sức tu tập của chính mình, đều là do sức 

mạnh từ bi của đức Phật. 

Nếu có người nghe liền sám hối, liền học theo, liền thực hành, liền niệm Phật, đó là do sức mạnh 

của chư Phật, người tin được mới hiểu rõ. 

v       Thứ nhất : Thân không được sát sinh, trộm cắp, dâm dục, cũng không được đánh đập tổn 

hại tất cả chúng sinh, cũng không được xúc chạm những thứ gấm vóc, lụa là sặc sỡ, trơn mịn, tốt 

đẹp v.v… Dù gặp giá buốt, lạnh rét đến chết rốt cuộc cũng không mặc. Những thứ ấy hay làm 

chướng ngại đạo nghiệp về sau, hay khiến chìm trong bể khổ, hay làm cho thế gian nghi ngờ chê 

bai, cũng khiến cho mọi người oán hận, lại khiến cho người khác khởi tâm yêu thích. 

Người nữ mặc áo đẹp ra vào, dạo chơi, tô điểm trang sức, khiến cho phóng túng nhiều. Nam tử 

luôn luôn nhìn theo không rời, cha mẹ lo lắng bèn sinh khởi nóng giận, anh em âu sầu nhiều nên 

phát khởi sân hận. Người đời thấy qua liền nghi ngờ, chê bai; sư tăng nếu thấy thì phá tịnh giới; 

kẻ cắp khi thấy sinh khởi tâm trộm cắp. Những chướng ngại như thế đều do lỗi lầm của y phục 

tốt đẹp, không thể nói hết. Nếu là người hiếu hạnh, đến chết cũng không mặc áo đẹp. Hiếu hạnh 

thành tựu thì thân thực hành chánh hạnh, lễ nghi không thiếu. 

Ra vào, tới lui không được đi nhanh, tay đánh đàng xa, cũng không được xoay đầu nhìn trở lại. 

Nếu ngồi chẳng được duỗi chân ra, chẳng được nương dựa đồ vật mà ngủ, trừ nhiều người già 

bệnh. 

Nếu khi ngủ không được cởi y phục, cũng không được nằm ngửa, duỗi chân ra nói chuyện. Đó là 

phóng túng, lười biếng, chỉ trừ người già bệnh và lúc khốn khó thì tạm được. Nên tự cảnh sách 

ngủ trễ dậy sớm, mỗi ngày càng mạnh mẽ, tinh thần sáng suốt, trí tuệ mỗi ngày tăng thêm. 

Nếu không y theo đây thực hành, gọi là người phóng túng, không có niềm tin. Như vậy tội lỗi 

chẳng tiêu diệt, muôn việc chẳng thành công, huống gì mong giải trừ bệnh khổ. Như thế làm sao 

được vãng sinh? 


33 

v       Thứ hai : Miệng không được uống rượu, ăn thịt và ngũ tân, cùng gạo, nếp ngon, men sữa, tô 

lạc, mật… những thượng vị của thế gian. Dù đói khát đến đâu nên chịu đựng, giả sử chết cũng 

không ăn. 

Những lời nói về sát sinh, trộm cắp, dâm dục, dối trá, lời nói tật đố, sân hận, ngã mạn, lời nói 

khinh bỉ, lời nói oán hận, lời nói cầu mong tiền của, lời nói 2 lưỡi, lời nói tốt xấu, tranh đấu với 

người khác, lời nói nịnh hót, lời nói ngu si dèm pha, lời nói chửi rủa hung ác, những lời nói như 

thế nhiều không thể nói hết. 

Nếu như nghe lời nói thiện ác của người khác, thì không được nói. Vì đó là điều vô ích, không 

bao  giờ  kết  thúc.  Lời  nói  đấu  tranh  phần  nhiều  vướng  vào  ma  sự,  cũng  khiến  cho  người  phát 

bệnh. Nếu không đáp trả lại thì hợp với lời Phật dạy. 

Chẳng nhọc đọc kinh sách, chỉ cần niệm Phật. Đi, đứng, nằm, ngồi đều chẳng ngại trong sự sinh 

hoạt. Mỗi tiếng, mỗi tiếng chẳng dứt, chẳng dời đổi, chỉ khẩn thiết niệm lớn, cần phải mỗi chữ rõ 

ràng. 

Giáo pháp này cũng như con trẻ kêu mẹ, khẩn cấp không được tán loạn, trừ bỏ những duyên xấu 

ác bên ngoài, đó là định tâm tọa thiền niệm Phật. Có nhiều môn cho người tu và người đời, chỉ 

cần được tâm thanh tịnh. Chẳng luận nam nữ, sang hèn, chỉ cần người kính tin, hiếu thảo. Nếu 

người làm được, bệnh khổ đều tiêu diệt, đạo nghiệp đươc thành tựu. 

v               Thứ ba : Ý chẳng được tham, sân, si phi lý, chẳng được sinh tâm nghi ngờ phỉ báng, 

chẳng được sinh tâm khinh khi oán hận, chẳng được sinh tâm ác sát sinh, trộm cắp, tà dâm, chẳng 

được sinh tâm cống cao ngã mạn khinh khi người khác, cho rằng mình phải người sai, đam mê 

tiền của sắc đẹp. 

Nếu sinh khởi những tâm như thế, buông lung, phóng túng, giả mừng, giả giận, lòng không chân 

thật, chư Phật tất biết rõ không đến cứu độ. 

Nếu có Tăng tục, sang hèn, giàu nghèo, đều phải xem bình đẳng, chẳng phân biệt kẻ oán, người 

thân mới hợp với lời Phật dạy. Nếu không có tâm này nên phát lồ sám hối, lấy trọn đời làm kì 

hạn, dù sống hay chết cũng chẳng đổi dời. Những người như thế, niệm trước hướng về, niệm sau 

giác ngộ, như con nhớ mẹ, mẹ nuôi con chẳng từ cực nhọc, chẳng tránh khó khổ, con kêu lập tức 

qua xem. Nếu được vậy, mới là đại từ đại bi, ý nghiệp thanh tịnh bình đẳng như hư không. 

Ba nghiệp sáu căn như thế, y theo giới luật, đúng như pháp tu hành. 

Những điều sai trái không thể nhứt nhứt nêu rõ. Chỉ mong chánh niệm, chánh hồi hướng, từ bi, 

tin  sâu  quyết  định,  chí  thành  không  lui  sụt.  Nếu  không  hợp  với  lời  dạy  bảo,  dù  chỉ  niệm  Phật 

cũng chẳng thể cứu tế, tội lỗi vẫn không được tiêu diệt, bệnh khổ khó trừ. Tham tiền của, bại hoại 

đạo đức là nền tảng phát sinh tai họa, lấy của phi lý là cội gốc của việc ác. 

 «Tất cả việc ác thệ nguyện dứt trừ.  

 Tất cả việc lành thệ nguyện tu tập.  

 Hằng sa công đức thệ nguyện viên mãn.  

 Phật đạo vô thượng nguyện thành tựu».  

* 

 Đệ tử … cúi đầu kính lễ tất cả chư Phật, mười hai phần giáo, chư Đại Bồ-tát, Thanh văn, tất cả 

 Hiền Thánh cùng tận hư không, khắp pháp giới.  

 Xin tiếp nhận lời thỉnh cầu của đệ tử vào  đến đạo tràng chứng minh. Đệ tử hôm nay hiện thời 

 được thiện tri thứ dạy bảo, phát lồ sám hối. Khi con chưa giác ngộ và đã giác ngộ đến nay, ở 

 trong khoảng giữa ba nghiệp tạo tội : 

 Thân  nghiệp  bất  thiện :  Sát  hại  chúng  sinh  chẳng  biết  là  bao.  Trộm  cắp  của  cải  như  cát  sông 

 Hằng. Dâm dục mạnh mẽ làm ô uế những hạnh thanh tịnh.  

 Khẩu nghiệp bất thiện : Lời nói dối trá, lời nói thêu dệt, lời nói hung ác, nói hai lưỡi, chê bai 

 Tam bảo, tranh đấu quấy rối vô biên.  


34 

 Ý nghiệp bất thiện : Tham cầu danh lợi như biển thu nạp mọi dòng, lửa dữ sân hận thiêu đốt mọi 

 công đức.  

 Tội lỗi của mười nghiệp ác gây ra, tự làm lại dạy bảo người làm, thấy nghe vui theo. Bất luận tội 

 lớn hay nhỏ đều chẳng dám che dấu. Nay xin sám hối tất cả, mong đức Phật từ bi chứng minh 

 nhiếp thọ cho con được toại nguyện. Hôm nay, hiện giờ những tội lỗi được sám hối, nguyện theo 

 đó liền tiêu diệt.  

 Đệ tử đem công đức niệm Phật này, đền ơn oan gia trái chủ, đều được nhận lấy công đức, rời 

 khỏi nhau chẳng còn yêu thương, thù hận, đồng vãng sinh Tịnh độ.  

 Chí tâm quy mạng đảnh lễ Phật A Di Đà                                                                               

 Cõi sinh tử trước nay 

 Khi chưa biết Phật, Tăng 

 Tạo ra những nghiệp ác 

 Nhân đây nguyện tiêu diệt.  

 Vi trần chứa cõi Phật 

 Phật quá khứ, hiện tại 

 Con đem ba nghiệp tịnh 

 Ở lâu trong cõi này.  

 Phàm và Thánh thành kính 

 Đều biết cõi Tịnh độ 

 Hoan hỷ đều đảnh lễ 

 Lạy khắp người niệm Phật.  

 Viết « Niệm Phật Cảnh » này 

 Mừng kết nạp nhân lành 

 Hồi hướng mọi chúng sinh 

 Cùng sinh cõi An lạc.  

 Từ nay đến viên mãn 

 Thọ sinh ở nơi đâu 

 Thường nhớ rõ đời trước 

 Niệm Phật chẳng đổi thay.  

 

 

PHỤ LỤC 

LÂM CHUNG CHÁNH NIỆM VÃNG SINH 

 Tri Quy Tử hỏi Hoà-thượng Thiện Đạo : 

 Việc quan trọng ở đời không gì hơn sinh tử, một hơi thở không trở lại liền qua đời sau, một 

 niệm sai lầm liền rơi vào luân hồi.  

 Con trước đã nhiều lần được nghe dạy bảo pháp Niệm Phật vãng sinh, nghĩa lý rất rõ ràng, 

 nhưng lại e khi bệnh chết đến tâm thức tán loạn, đồng thời cũng lo người khác làm loạn động 

 chánh niệm mà quên mất nhân duyên Tịnh độ. Cúi mong thầy chỉ dạy phương pháp thẳng tắt để 

 thoát khỏi nỗi khổ trầm luân !  

 Sư đáp : 

Hỏi rất hay ! Phàm tất cả người mạng chung muốn vãng sinh Tịnh độ, cần phải không được 

sợ chết. Thường nghĩ  thân này nhiều đau khổ, bất tịnh, nghiệp ác trùng trùng xen tạp. Nếu bỏ 

được thân hình nhơ nhớp này, siêu sinh Tịnh độ thì thọ hưởng vô lượng niềm vui, giải thoát con 


35 

đường đau khổ sinh tử. Như vậy mới vừa ý, ví tợ cởi bỏ chiếc áo nhơ xấu được thay vào y phục 

quý đẹp. Chỉ nên buông bỏ thân tâm đừng sinh lòng lưu luyến. 

Hễ gặp lúc có bệnh thì nghĩ nhớ về vô thường, một lòng đợi cái chết đến. Dặn dò người nhà và 

người lo bệnh, người tới lui thăm viếng rằng: « Phàm khi đến chỗ tôi nên vì tôi niệm Phật, không 

 được nói việc tạp nhạp hàng ngày, việc tốt xấu trong nhà, cũng không nên dùng lời an ủi chúc 

 nguyện an vui. Đó đều  là những lời văn hoa, giả dối vô ích. Nếu lúc bệnh nặng sắp chết, không 

 được  khóc  lóc  rơi  lệ  và  phát  ra  những  lời  than  thở  áo  não,  hoặc  loạn  tâm  thần  mất  đi  chánh 

 niệm. Chỉ nên đồng thanh niệm Phật trợ giúp vãng sinh, đợi khi hơi ấm hết rồi, lâu sau mới có 

 thể bi ai, than khóc».  

Vừa có mảy  may tâm luyến tiếc thế gian liền trở thành chướng ngại chẳng được giải thoát. 

Nếu được người hiểu rõ Tịnh độ thường đến sách tấn thì rất may mắn. 

Người y theo đây quyết định siêu sinh không nghi ! 

* 

Lại hỏi:  Tìm thầy uống thuốc có được không ?  

Đáp: Tìm thầy uống thuốc ban đầu không ngại, nhưng uống thuốc chỉ có thể trị bệnh. Mệnh 

nếu hết, thuốc làm gì được. Nếu giết hại sinh vật để làm thuốc, quyết định không được. 

Hỏi:  Việc tế tự cầu phước thì thế nào ?  

Đáp: Mạng người lâu dài hay ngắn ngủi khi sống đã định, sao lại nhờ quỷ thần kéo dài được? 

Nếu mê hoặc tin theo tà sát hại chúng sinh, tế tự quỷ thần chỉ tăng thêm tội lỗi nghiệp chướng, 

trở lại tổn thọ thôi. Sinh mạng nếu hết, tiểu quỷ làm gì được ? Tự sợ hãi vô ích, đều không giúp 

được chi cả. Phải rất cẩn thận, nên chép văn này dán trước người bệnh cho họ thường thấy, để 

đến khi lâm chung khỏi quên mất chánh niệm. 

* 

Hỏi: Người bình thường chưa từng niệm Phật có dùng pháp này được không ? 

Đáp:  Pháp này Tăng tục, nam nữ chưa niệm Phật sử dụng đều được vãng sinh. Quyết định 

 không nghi !  

Tôi không thấy người  đời trong khi bình thường phần nhiều niệm  Phật, lễ bái phát nguyện cầu 

sinh Tây Phương, nhưng đến khi bệnh lại sợ chết, hoàn toàn chẳng nói đến vãng sinh giải thoát, 

đợi mãi đến hơi dứt mạng hết, thần thức đi vào cõi U minh mới đánh chuông nệm Phật. Như vậy 

cũng giống như kẻ cướp ra khỏi nhà rồi mới hô hoán lên thì làm được việc gì ? Nên xét kỷ điều 

đó ! Nếu lúc rảnh rang nên dùng pháp này tinh tấn niệm Phật, dốc sức thọ trì. 

Đó là việc lớn lúc lâm chung, có thể gọi là : 

 Một đường Tây Phương rộng thênh thang 

 Thẳng tắp về nhà không cần hỏi.  

12 GIỜ TU TÂY PHƯƠNG 

 Sáng sớm Dần: 

Mặc áo ra cửa chỉnh tâm thần 

Chắp tay dâng hương trông Cực Lạc 

Ân cần xa lễ Tử kim thân. 

 Bình minh Mão: 

Niệm Phật chẳng nên luận nhiều ít 

An trụ chuyên tâm buộc một duyên 

Chớ để vịng cảnh làm quấy nhiễu. 

 Điểm tâm Thìn: 

Niệm Phật trước phải dẹp ngã nhân 


36 

Nếu đem niệm Phật cậy nhân ngã 

Bao giờ mới thành Tịnh độ nhân. 

 Gần giờ Tỵ: 

Tiến tu Tịnh độ phải quyết chí 

Như uống cam lộ tự biết ngon 

Thôi đừng chê người đạo chẳng đúng. 

 Đứng bóng Ngọ: 

Tưởng niệm Di Đà như mắt thấy 

Vô biên nghiệp chướng tự nhiên tiêu 

Há lại bảo rằng luống gian khổ ! 

 Buổi trưa Mùi : 

Sinh tử mênh mông thật đáng sợ 

Chẳngchọn Tây Phương nhanh chóng qua 

Trần sa kiếp hải phải chìm đắm. 

 Xế chiều Thân: 

Gấp gấp phải trì Tịnh độ nhân 

Khoẻ mạnh nếu không siêng niệm Phật 

Một hôm bỗng thành đống bui trần. 

 Tà dương Dậu: 

Biết rõ quang cảnh chẳng thể lâu 

Xem xem vô thường liền chợt đến 

Chớ để Phật hiệu lìa tâm khẩu 

 Hoàng hôn Tuất: 

Chớ để thân tâm nhiều lầm lỗi 

Thập ác tuy nhiên cũng vãng sinh 

Sao bằng Thượng phẩm sen nhanh nở ! 

 Đêm về Hợi: 

Thân tâm niệm Phật chơn Tam-muội 

Thập địa cao nhân còn phải tu 

Nên biết không tin ắt mang tội. 

 Canh khuya Tý: 

Sớm sớm niệm Phật thường như thế 

Đều nương hoa sen để vãng sinh 

Từ đây quyết định không sinh tử. 

 Gà gáy Sửu: 

Tráng kiện bỗng nhiên thành suy lão 

Mênh mông biển cả chẳng ai thân 

Chỉ có Di Đà riêng vẫy gọi. 

12 LỜI KHUYÊN TU TÂY PHƯƠNG 

 Một khuyên anh: 

Luôn luôn niệm Phật phải chân thật 

Y theo lời Phật chớ hồ nghi 

Điều phục tâm viên, đừng phóng dật! 

 Hai khuyên anh: 

Chỉ chớ niệm Phật không việc khác 


37 

Lắng tâm quyết định nguyện về Tây 

Lâm chung tự thấy Như Lai đến. 

 Ba khuyên anh: 

Niệm Phật trước phải trừ tham ái 

Lâm chung tâm định thấy Di Đà 

Tợ trăng sáng tỏ, soi đầm biếc. 

 Bốn khuyên anh: 

Chớ để lãng quên tâm niệm Phật 

Lâm chung Cực Lạc sen báu rước 

Quán Âm Thế Chí đều lai nghinh. 

 Năm khuyên anh: 

Chớ ngại niệm Phật nhiều khó khổ 

Tư duy muôn kiếp dòng sinh tử 

Lại hướng về ai cầu ra khỏi? 

 Sáu khuyên anh: 

Trong khi niệm Phật luôn tiếp nối 

Nếu như không niệm thuận tình phàm 

Bao giờ ra khỏi ngục sinh tử? 

 Bảy khuyên anh: 

Niệm Phật chớ để ba nghiệp lỗi 

Chuyên cần kính lễ nguyện Tây Phương 

Thấy Phật Di Đà vầng tuệ Nhật. 

 Tám khuyên anh: 

Dạy tu niệm phật, pháp Mâu-ni 

Phải nên vâng theo Bổ sư chỉ 

Mạng chung vãng sinh cõi Di Đà. 

 Chín khuyên anh: 

Niệm Phật chân thành là trước nhất 

Lâm chung Hoá Phật đến đón đưa 

Hoa sen bảy báu tuỳ nguyện nở. 

 Mười khuyên anh: 

Niệm Phật thường phải tâm niệm gấp. 

Tư duy biển nghiệp khổ thâm sâu. 

Sinh tử rới ren, hối khó kịp ! 

Ngũ ấm hư vọng, mộng huyễn thân 

Nhờ duyên bồi đắp đống bụi trần 

Tử thần chợt đến sao chống đỡ 

Gấp niệm Di Đà gắng chuyên cần ! 

 

 

 

LỜI BẠT 

Trong Trúc Song Tuỳ Bút, Đại sư Liên Trì nói : 

 « Ngài Đạo cảnh và Thiện Đạo biên tập Niệm Phật Cảnh, đem pháp Niệm Phật so sánh 

 với các pháp môn khác, đều quyết đoán rằng : «Sánh với công đức niệm Phật trăm ngàn muôn 


38 

 ức phần cũng chẳng bằng một». Thật đáng gọi là dốc lòng tin tưởng, phân biệt rõ ràng, có công 

 rất lớn đối với Tịnh độ.  

              Riêng  một  chương  đối  với  Thiền  tông  bảo  rằng:  «Quán  tâm,  Quán  vô  sinh  so  với  công 

 đức niệm Phật trăm ngàn muôn ức phần cũng chẳng bằng một». Người học nghi ngờ chỗ này, tôi 

 do đây mà đính chính.  

 Trong Tư Liệu Giản nói có Thiền Tịnh độ, chính là nói chỗ này. Chỉ chấp vào quán tâm không 

 tin có Cực lạc Tịnh độ, chỉ chấp vào Vô sinh không tin có sự vãng sinh Tịnh độ, thế là chưa thấu 

 suốt ngay nơi tâm là Tịnh độ, chẳng biết sinh tức là Vô sinh. Cái nhìn nghiêng lệch về Không 

 như thế, chẳng phải là Thiền viên đốn.  

 Trái lại, chẳng bằng người tuy chưa thấu suốt lý tánh mà niệm Phật được thành tựu Tam-muội. 

 Thế thì đâu có gì đáng trách.  

 Nếu như Quán tâm mà triệt ngộ tự tâm, Quán vô sinh mà được Vô sinh nhẫn, đây chính là chỗ 

 đồng với Thượng phẩm Thượng sinh của người niệm Phật. Được  như vậy, nào có cao thấp gì 

 đâu.  

Gần  đây,  Đại  sư  Thái  Hư  đối  với  vấn  đề  này  cũng  đã  đưa  ra  một  nhận  xét  rất  hợp  lý  hợp 

tình :  «Các bậc Cao đức ngày xưa chẳng qua là giúp người học giải tỏa nghi ngờ, kiên định lòng 

 tin, chẳng phải bảo rằng bỏ hết các pháp môn khác».  

Qua nhận xét của hai vị Cao tăng xưa nay ở trên, chúng ta thấy được tinh thần viên dung vô ngại 

và tính nhất quán trên  phương diện lợi  tha trong Phật Pháp. Tùy  theo bệnh  mà cho thuốc, lành 

bệnh là chỗ nhắm duy nhất của bác sĩ. Và cũng chính do điểm này, thầy thuốc được khen ngợi là 

lương y như từ mẫu. 



 Chùa Bửu Liên 22/09/2003 

 Thích Minh thành kính ghi 

  

  

  

  



MẤY LỜI TÂM HUYẾT 

Thuyết pháp giảng kinh, viết sách giáo lý nhà Phật hoặc in kinh sách đem phát cho mọi người 

xem, để họ sớm giác ngộ, được như thế hạnh phúc không gì bằng, đó gọi  là pháp thí. 

Nếu  không  đủ  điều  kiện  làm  những  việc  ấy,  chúng  ta  thỉnh  một  số  kinh  sách  chịu  khó 

đem  đến  từng  nhà  cho  mượn  đọc,  sau  đó  lần  lượt  cho  nhà  khác  mượn,  hoặc  đọc  cho  kẻ  khác 

nghe, nhất là cho người không biết chữ. Việc làm này quý giá vô biên, đây gọi là pháp thí. 

Chính đức Phật đã dạy: «Trong các sự bố thí, pháp thí có công đức lớn nhất, không công 

đức nào có thể sánh bằng». 

Tưởng  về lợi cũng như về danh, chúng ta đừng nên lo nghĩ, mà điều tối cần là làm sao 

cho  rạng  rỡ  chánh  đạo.  Đó  là  mục  đích  chính,  thiêng  liêng  và  cao  cả  nhất  của  chúng  ta.  Nền 

móng đạo pháp cần nhờ sự chung lưng góp sức của chúng ta. Vậy mỗi ngưòi nên xây đắp vào đó 

một  ít  vôi,  một  ít  nước,  một  tảng  đá  hay  một  viên  gạch  v.v…  ngõ  hầu  cái  nền  móng  ấy  được 

thêm bền vững và kiên cố đời đời. 

Chúng  ta  không  nên  quan  niệm  về  công  đức,  hãy  nên  nghĩ  nhiều  đến  những  người  lầm 

đường lạc lối, sống trong vòng tội lỗi không lối thoát xung quanh chúng ta. Hãy mau cứu với họ, 

cảnh tỉnh họ để cùng quay về chân lý, giúp họ tìm ra nhiều lẽ sống, niềm vui. Được thế, chính ta 

đã làm lợi ích cho Phật pháp vậy. 


39 

Với hoài bão cuộc đời, chúng ta hãy «Tất Cả Vì Phật Pháp». Hy vọng mấy lời tâm huyết 

này được nhiều vị hảo tâm in kinh sách cho mọi người xem ! 

Được vậy, niềm phúc lạc vô bờ chắc chắn sẽ đến với chúng ta! Tha thiết mong mỏi như 

thế ! 

Tặng  cho  thân  nhân  một  số  tìền  nhỏ,  lòng  mình  không  vui,  nhưng  mình  không  đủ  sức 

tặng nhiều hơn nữa. Chỉ có một cách là tặng các loại sách tu hành để xây dựng cho đời sống tanh 

cao, thì dù một quyển sách giá chỉ vài ngàn, nhưng vẫn quý hơn tiền trăm bạc triệu. 

 


40 

cover_image.jpg
Niem-Phat-Canh-
Thien-Dao-Dai-Su





index-1_1.jpg
DAI SU THIEN DAO
THICH MINH THANH dich

Niém Phat
Canh

NHA XUAT BAN PHUONG BONG





